#### BEDD102CCT

# تعليم كى فلسفيانە بنيادىي

### **Philosophical Foundations of Education**

ڈائر کٹوریٹ آفٹرانسلیشن اینڈ پبلی کیشنز مولانا آزاد بیشنل اُردویو نیورسٹی حیدر آباد

## مولانا آزاد نیشنل اُردویو نیورسیٔ حیدرآباد سلسله مطبوعات نمبر -4

ISBN: 978-93-80322-10-0

Second Edition: July, 2019

اشر : رجسرار مولانا آزاد بیشنل اُردویو نیورسیٔ حیدرآباد

اشاعت : جولائی 2019

تعداد : 1000

مطبع : پینٹٹائم اینڈ برنس انٹر پرائز ز حیدرآ باد

Philosophical Foundation of Education *Edited by:*Prof. Siddiqui Mohd. Mahmood

Professor, Department of Education & Training

On behalf of the Registrar, Published by:

#### **Directorate of Distance Education**

In collaboration with:

#### **Directorate of Translation and Publications**

Maulana Azad National Urdu University Gachibowli, Hyderabad-500032 (TS) E-mail: directordtp@manuu.edu.in



فاصلاتی تعلیم کے طلباوطالبات مزید معلومات کے لیے مندرجہ ذیل پیتہ پر رابطہ قائم کر سکتے ہیں: ڈ ائر کٹر **نظامت فاصلاتی تعلیم**مولا نا آزاد بیشنل اُردویو نیورسٹی

گی باؤلی حیر رآباد - 500032

Phone No.: 1800-425-2958, website: www.manuu.ac.in

|                                                | فهرست                                         |                                               |                            |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------|
| صفىنمبر                                        | مصنف                                          | مضمون                                         | اکائینمبر                  |
| 5                                              | وائس حانسلر                                   | پیغام                                         |                            |
| 6                                              | ۋائر <i>ك</i> ٹر                              | ييش لفظ                                       |                            |
| 7                                              | ایڈریٹر                                       | كورس كالتعارف                                 |                            |
| 9                                              | ڈاکٹرنہال احمدانصاری                          | فلسفها ورتعليم كالتعارف                       | ا كا كى : 1                |
| ل)                                             | اسشنٺ پروفیسر( کالج آفٹیجرا یجویش،آس سو       |                                               |                            |
| 30                                             | ڈاکٹر <b>محم</b> اطہر حسین                    | هندوستان می <sup>ں تعا</sup> یم: تاریخی تناظر | ا كا كى : 2                |
|                                                | اسٹىنٹ پروفيسر(شعبەتعلىم وتربيت،حيدرآ باد)    |                                               |                            |
|                                                | ڈ اکٹر ریاض احمر                              |                                               |                            |
| (                                              | اسشنٺ پروفیسر( کالج آفٹیچرا یجوکیشن سنجل)     |                                               |                            |
|                                                | ڈاکٹر محر <sup>سہی</sup> ل خان                |                                               |                            |
| (                                              | اسوسی ایٹ پروفیسر( کالج آفٹیجیرا بجوکیشن سنجل |                                               |                            |
|                                                | ڈاکٹر طبیبہناز کی                             |                                               |                            |
|                                                | اسسٹنٹ پروفیسر(شعبہ تعلیم وتربیت،حیدرآ باد)   |                                               |                            |
| 77                                             | ڈاکٹر بدرالاسلام                              | مشرقى نظام اور مغربى فلسفهُ مكاتب             | اكاكى :3                   |
| آباد)                                          | اسشنٹ پروفیسر( کالج آفٹیچرا یج کیشن،اورنگ     |                                               |                            |
|                                                | ڈاکٹر محر <sup>سہی</sup> ل خان                |                                               |                            |
|                                                | ڈاکٹرشا کرہ پروین<br>                         |                                               |                            |
|                                                | اسشنٺ پروفیسر (شعبهٔ تعلیم وتربیت،حیدرآباد)   |                                               |                            |
|                                                | ىپروفىسرصدىقى م <i>ىرمح</i> ود                |                                               |                            |
|                                                | پروفیسر(شعبهٔ تعلیم وتربیت،حیدرآباد)<br>ب     | .*                                            | ,                          |
| 123                                            | ڈاکٹرشا کرہ پروین                             | اقدار کی تعلیم                                | اكائي :4                   |
| 133                                            | بروفيسر صدلقي مجرمحمود                        | تدریس به حیثیت پیشه<br>                       | ا کائی :5                  |
| لينگو تځايژيېر: پړوفيسر و ماب قيصر             |                                               | یقی محرر محمود                                | ایڈیٹر: پروفیسرصد          |
| ایڈوائزر،ڈائرکٹوریٹآ فٹرنسلیشن اینڈ پبلی کیشنز |                                               |                                               | شعبهٔ تعلیم وتربیت<br>منشد |
| زادىيشنل اُردو يو نيورسى،حيدرآ باد             | مولانا آ                                      | یو نیورسٹی، حیدرآباد                          | مولا نا آزاد نیشنل اُردو   |

#### وائس چانسلر

وطن عزیز کی پارلیمنٹ کے جس ایکٹ کے تحت مولانا آزادنیشنل اُردو یو نیورٹی کا قیام عمل میں آیا ہے اُس کی بنیادی سفارش اُردو کے ذریعےاعلیٰ تعلیم کافروغ ہے۔ یہوہ بنیادی نکتہ ہے جوابک طرف اِس مرکزی یو نیورسٹی کودیگر مرکزی جامعات سے منفرد بنا تا ہے تو دوسری طرف ایک امتیازی وصف ہے،ایک شرف ہے جوملک کےکسی دوسرے إدارے کو حاصل نہیں ہے۔اُردو کے ذریعے علوم کوفر وغ دینے کا واحد مقصد ومنشا اُردو داں طبقے تک عصری علوم کو پہنچانا ہے۔ ایک طویل عرصے سے اُردو کا دامن علمی مواد سے لگ بھگ خالی ہے۔ کسی بھی کتب خانے یا کتب فروش کی الماریوں کا سرسری جائزہ بھی تصدیق کردیتا ہے کہ اُردوزبان سمٹ کرچند''ادیی''اصناف تک محدود رہ گئی ہے۔ یہی کیفیت رسائل واخبارات کی اکثریت میں دیکھنے کوملتی ہے۔ ہماری پیتحریریں قاری کو بھی عشق ومحبت کی پُر چھ را ہوں کی سیر کراتی ہیں تو بھی جذباتیت ہے پُر سیاسی مسائل میں اُلجِصاتی ہیں، بھی مسلکی اورفکری پس منظر میں مٰداہب کی توضیح کرتی ہیں تو بھی شکوہ شکایت سے ذہن کوگراں بارکرتی ہیں۔ تاہم اُردو قاری اوراُردو ساج آج کے دور کے اہم ترین علمی موضوعات جاہے وہ خوداُس کی صحت و بقاسے متعلق ہوں یا معاشی اور تجارتی نظام سے، وہ جن مشینوں اور آلات کے درمیان زندگی گزارر ہاہے اُن کی بابت ہوں یا اُس کے گردوپیش اور ماحول کے مسائل ..... وہ ان سے نابلد ہے۔ عوا می سطح پر اِن اصناف کی عدم دستیابی نے علوم کے تیک ایک عدم دلچیبی کی فضا پیدا کر دی ہے جس کا مظہر اُردو طبقے میں علمی لیافت کی کمی ہے۔ یہی وہ چیلنجز ہیں جن سے اُردو یو نیورٹی کونبرد آز ماہونا ہے۔نصابی مواد کی صورت حال بھی کچھ مختلف نہیں ہے۔اسکو لی سطح کی اُر دوکت کی عدم دستیابی کے چرجے ہرتعلیمی سال کے شروع میں زیر بحث آتے ہیں۔ چونکہ اُردو یو نیورٹی میں ذریع تعلیم ہی اُردو ہے اوراس میں علوم کے تقریباً سبھی اہم شعبہ جات کے کورسز موجود ہیں لہذا اِن تمام علوم کے لیے نصابی کتابوں کی تیاری اِس یو نیورٹی کی اہم ترین ذمہ داری ہے۔ اِسی مقصد کے تحت ڈائر کٹوریٹ آفٹر اُسلیشن اینڈیبلی کشنز کا قیام عمل میں آیا ہے اور احقر کو اِس بات کی بے حد خوشی ہے کہ اپنے قیام کے مض ایک سال کے اندر ہی بیر گِنو ، ثمر آ ور ہو گیا ہے۔اس کے ذمہ داران کی انتقاب محنت اور قلم کاروں کے بھر پورتعاون کے متیج میں کتب کی اشاعت کا سلسلہ شروع ہوگیا ہے۔ مجھے یقین ہے کہ کم سے کم وقت میں نصابی اور ہم نصابی کتب کی اشاعت کے بعد اِس کے ذمہ داران ، اُر دوعوام کے واسطے بھی علمی مواد ، آسان زبان میں تحریر عام فہم کتابوں اور رسائل کی شکل میں شائع کرنے کا سلسلہ شروع کریں گے تا کہ ہم اِس یو نیور سٹی کے وجوداور اِس میں اپنی موجود گی کاحق ادا کرسکیں۔

ڈاکٹر محمداسلم پرویز خادم اوّل مولانا آزادنیشنل اُردویونیورسٹی

## بيش لفظ

ہندوستان میں اُردو ذریع تعلیم کی خاطر خواہ ترتی نہ ہو پانے کے اسباب میں ایک اہم سبب اُردو میں نصابی کتابوں کی کی ہے۔اس کے متعدد دیگر عوال بھی ہیں کی اُردو میں نصابی کتابوں کی کی ہے۔اس کے متعدد دیگر عوال بھی ہیں کی اُردو میں نصابی اور معاون کتب نہ ملنے کی شکایت ہمیشہ رہی ہے۔ 1998ء میں جب مرکزی حکومت کی طرف سے مولانا آزاد نیشنل اُردو یونیورٹی کا قیام ممل میں آیا تو اعلی سطح پر کتابوں کی ہمیں اُردو میں میں آیا تو اعلی سطح پر کتابوں کی کمی کا احساس شدید ہو گیا۔اعلی تعلیم سطح پر صرف نصابی کتابوں کی نہیں بلکہ حوالہ جاتی اور مختلف مضامین کی بنیادی نوعیت کی کتابوں کی ضرورت بھی محسوس کی گئی۔فاصلاتی طریقہ تعلیم سے تحت چونکہ طلبہ کونصا بی مواد کی فراہمی ضروری ہے لہٰذا اُردو یو نیورٹی نے مختلف طریقوں سے اُردو میں مواد کا نظم کیا۔ کچھ موادیہاں بھی تیار کیا گیا مگر علمی کتابوں کی منظم اور مستقل اشاعت کا سلسلہ شروع نہیں کیا جاسکا۔

موجودہ شخ الجامعہ ڈاکٹر محمد اسلم پرویز نے اپنی آ مدے ساتھ ہی اُردو کتابوں کی اشاعت کے تعلق سے انقلاب آفریں فیصلہ کرتے ہوئے ڈائر کٹوریٹ آ فیٹر انسلیشن اینڈ پبلی کیشنز کا قیام عمل میں لایا۔ اس ڈائر کٹوریٹ میں بڑے پیانے پر نصابی اور دیگر علمی کتب کی تیاری کا کام جاری ہے۔ کوشش ہے کی جارہ ی ہے کہ تمام کورسز کی کتابیں متعلقہ مضامین کے ماہرین سے راست طور پر اُردو میں ہی کھوائی جا کیں۔ اہم اور معروف کتابوں کے تراجم کی جانب بھی پیش قدمی کی گئی ہے۔ توقع ہے کہ نہ کورہ ڈائر کٹوریٹ ملک میں اشاعتی سرگرمیوں کا ایک بڑا مرکز ثابت ہوگا اور یہاں سے کشر تعداد میں اُردو کتابیں شائع ہوں گی۔ نصابی اور علمی کتابوں کے ساتھ مختلف مضامین کی وضاحتی فر ہنگ کی ضرورت بھی محسوس کی جاتی رہی ہے۔ لہذا ابو نیورٹ نے فیصلہ کیا کہ اولاً سائنسی مضامین کی فر ہنگ ی سرگر جوانیات و طرح تیار کی جاکہ بیں جن کی مدد سے طلبہ اور اسا تذہ مضمون کی باریکیوں کو خودا پنی زبان میں سمجھ سکیں۔ ڈائر کٹوریٹ کی کہلی اشاعت وضاحتی فر ہنگ (حیوانیات و حشریات) کا اجرا فرور دی 2018ء میں عمل میں آیا۔

زیرنظر کتاب بی ایڈ کے طلبہ کے لیے تیار کی گئی ہے اور سال اول کی 17 کتابیں بیک وقت شائع کی جار ہی ہیں۔ یہ کتابیں بنیادی طور پر فاصلاتی طریقة تعلیم کے طلبہ کے لیے ہیں تاہم اس سے روایتی طریقة تعلیم کے طلبہ بھی استفادہ کر سکیں گے۔اس کے علاوہ یہ کتابیں تعلیم و تدریس کے عام طلبہ اسا تذہ اور شائقین کے لیے بھی دستیاب ہیں۔

بیاعتراف بھی ضروری ہے کہ زیرنظر کتاب کی تیاری میں شخ الجامعہ کی راست سر پرسی اورنگرانی شامل ہے۔اُن کی خصوصی دلچیسی کے بغیراس کتاب کی اشاعت ممکن نتھی ۔نظامت فاصلاتی تعلیم اوراسکول برائے تعلیم وتر بیت کے اساتذہ اورعہد پداران کا بھی مملی تعاون شاملِ حال رہاہے جس کے لیے اُن کا شکر پیھی واجب ہے۔

اُمید ہے کہ قارئین اور ماہرین اپنے مشوروں سے نوازیں گے۔

پروفیسر محم طفرالدین ڈائرکٹ ڈائرکٹوریٹ آفٹرانسلیشن اینڈ پبلی کیشنز

## كورس كانعارف

فلسفہ میں زندگی کے تمام مسائل کا مطالعہ کیا جاتا ہے اوران مسائل کے آخری حل کو معلوم کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ تعلیم جبیہا بامقصد عمل، فلسفہ سے بے نیاز نہیں رہ سکتا۔ فلسفہ اور تعلیم کے رشتے کوجسم اور روح کے رشتے سے تعبیر کیا گیا ہے۔ اسی طرح فلسفہ اور زندگی بھی ایک ہی سکے کے دورخ قرار پائے۔ فلسفہ زندگی تعلیم کی شکل میں عملی روپ میں سامنے آتا ہے۔ تعلیم کے تمام عمور ومسائل فلسفے کے ذریعے ہی فیصل ہوتے ہیں۔ اس لیے ایک معلم کے لیے فلسفہ نندگی تعلیم کی فلسفہ نندی فلسفہ نندگی تعلیم کی فلسفہ نندی فلسفہ نندی فلسفہ نندی فلسفہ نندیا دیے واقف ہونا بہت ضروری ہوتا ہے۔

اس کورس میں جملہ یا نچ اکا ئیاں ہیں۔

ا كائى 1 - فلسفه اورتعليم كا تعارف:

اس ا کائی میں آپ فلسفہ اور تعلیم کے تصور اور ان کے دائرہ کارہے واقفیت حاصل کریں گے۔اس کے علاوہ اس ا کائی میں آپ فلسفہ اور تعلیم کے بہتری تعلقات کافہم حاصل کریں گے۔ باہمی تعلقات کافہم حاصل کریں گے۔فلسفہ اور تعلیم کے مقاصد رہجی آپ رہنمائی حاصل کریں گے۔

ا كا كى \_ 2 ہندوستان میں تعلیم: تاریخی تناظر

اس عنوان کے تحت دورِ قدیم یعنی ویدک اور بدھسٹ دوراورعہدِ وسطیٰ کے دور کی تعلیم جس میں اسلامی تعلیم بھی شامل ہوگی اس کا تاریخی جائزہ لیا جائے گا۔ دورِ جدید یعنی آزادی سے قبل اور بعد کے دور میں تعلیم کی تاریخ پرنظر ڈالی جائے گی۔اس اکائی کے اختیام پر آپ چندمفکرین تعلیم کے خیالات سے واقف ہوسکیں گے۔

ا كائى \_ 3 مشرقى نظام اورمغربي فلسفهُ مكاتب

یدا کائی مشرقی اورمغربی فلسفهٔ تعلیم کے مکاتب کے تعارف پرمنی ہے۔مشرقی فلسفوں میں سے ہم سانکھید، یوگا، نیایہ اورصوفی فلسفهٔ تعلیم کا مطالعہ کریں گے۔مغربی فلسفوں میں سے ہم تصوریت،فطریت،عملیت اوروجودیت کی بنیا دی فکر سے واقفیت حاصل کریں گے۔

ا كائى۔ 4 اقدار كى تعليم

یا کائی اقدار کی تعلیم سے بحث کرتی ہے۔اس میں ہم اقدار کے تصور کا مطالعہ کرتے ہوئے تعلیم اقدار کی ضرورت پرغور کریں گے۔ بعدازاں اقدار کی درجہ بندی کرتے ہوئے اقدار کے تعلق پرغور وخوض کریں گے۔ کی درجہ بندی کرتے ہوئے اقدار کے بحران کی وجو ہات کا پیۃ لگانے کی کوشش کریں گے۔اور آخر میں خوشحال زندگی اور اقدار کے تعلق پرغور وخوض کریں گے۔ اکائی۔ 5 تدریس بدھثیت پیشہ

اس اکائی کے ذریعے آپ کو تدریس کا تعارف ایک پیشہ کی حثیت سے کرایا جائے گا۔ اس پیشہ کی عظمت ووقار کے ختمن میں ضروری استعداد کیا ہوتی ہے اس کی معلومات دی جائے گا۔ اس کے علاوہ معلم کی دیگر اہم حیثیات ہے اس کی معلومات دی جائے گا۔ اس کے علاوہ معلم کی دیگر اہم حیثیات مثلًا۔خالقِ علم بخصیل کا یعلم کے بارے میں آگا ہی دی جائے گا۔ ہر پیشہ کی ایک اخلاقیات ہوتی ہے۔ اس ختمن میں معلم کی پیشہ وارانہ اخلاقیات سے واقف کراتے ہوئے مستقبل کے ساج میں آپ سے وابسۃ تو قعات سے روشناس کرایا جائے گا۔

تعليم كى فلسفيانه بنيادين

## ا كائى-1 فلسفه اورتعليم كا تعارف

## Introduction to Philosophy and Education

| Introduction                                              | تمهيد                | 1.1 |
|-----------------------------------------------------------|----------------------|-----|
| Objectives                                                | مقاصد                | 1.2 |
| Concept and Scope of Philosophy                           | فلسفه كاتصورا        | 1.3 |
| فلسفه کا تصور (Concept of Philosophy)                     | 1.3.1                |     |
| فلسفه کی خصوصیات (Characteristics of Philosophy)          | 1.3.2                |     |
| فلسفه کی وسعت (Scope of Philosophy)                       | 1.3.3                |     |
| ور اوروسعت   Concept and Scope of Education               | تعليم كاتص           | 1.4 |
| تعلیم کا تصور (Concept of Education)                      | 1.4.1                |     |
| تعلیم کی وسعت (Scope of Education)                        |                      |     |
| Relationship between Philosophy and Education بم كاتعلق   | فلسفهاور تعل         | 1.5 |
| بم کے مقاصد Philosophy and Aims of Education              | فلسفهاور تعل         | 1.6 |
| فلسفهاورنصاب تعليم  (Philosophy and Curriculum)           | 1.6.1                |     |
| فلسفه اور طریقه و تدریس (Philosophy and Teaching Methods) | 1.6.2                |     |
| فلسفه اورنظم وضبط (Philosophy and Discipline)             | 1.6.3                |     |
| فلسفه اور دری کتب (Philosophy and Text Books)             | 1.6.4                |     |
| فلسفه اور معلم (Philosophy and Teacher)                   | 1.6.5                |     |
| فاسفه Philosophy of Education and Educational Philoshophy | فلسفه تعليم اورتعليم | 1.7 |
| فلسفه تحليم (Philosophy of Education)                     | 1.7.1                |     |
| تغلیمی فلسفه (Educational Philosophy)                     | 1.7.2                |     |
| Points to Remember                                        | يادر كھنے۔           | 1.8 |
| Q                                                         |                      |     |

ساخت Structure

- Glossary فرہنگ 1.9
- Unit End Activities اکائی کے اختتام کی سرگرمیاں 1.10
  - Suggested Books سفارش کرده کتابیں 1.11

#### :(Introduction):

عظیم فلنے وہی ہوسکتا ہے۔ ہلکہ فلنے اوتعلیم اور علم ہی دانشمندی کا ذریعہ بنتا ہے۔ اس طرح فلنے اوتعلیم کے بچ گہراتعلق ہے۔ بلکہ فلنے اوتعلیم ایک ہی سکے کے دو پہلو ہیں۔ پچھ دانشوروں نے زندگی تو تعلیم او تعلیم کوزندگی مانا ہے۔ انسان زندگی میں اخلاق واقد ارفلنے سے ہی حاصل کرسکتا ہے۔ فلنے میں زندگی کے مسائل کا مطالعہ کیا جا تا ہے۔ فلنے اور زندگی ایک دوسر سے پر مخصر ہیں۔ ان میں روح وجسم کا رشتہ ہے۔ جس طرح جسم کا وجود روح کے بغیر ہے معنی ہے اور روح کا وجود جسم کے بغیر بے مقصد ہے اس مبتق میں ہم فلنے او تعلیم کے بغیر ہم فلنے کو نہیں سمجھ سکتے۔ اس سبق میں ہم فلنے اور تعلیم کے مقاصد اور تعلیم فلنے کے بارے میں بھی پڑھیں گے۔ متعلق مختلف پہلووں پرغور کریں گے اور ان کے مفہوم و دائر ہ کا رکو جا نیں گے۔ ساتھ ہی ساتھ تعلیم کے مقاصد اور تعلیم فلنے کے بارے میں بھی پڑھیں گے۔

#### 1.2 مقاصد (Objectives)

اس سبق کو پڑھنے کے بعد آپ:-

- الله کے مفہوم اور دائرہ کارکو بیان کرسکیس گے۔
- 🖈 تعلیم کے مفہوم اور دائر ہ کارکو بیان کرسکیں گے۔
- 🖈 فلفهاورتعلیم کے باہمی تعلق کی وضاحت کرسکیں گے۔
  - 🖈 فلیفه اورتعلیم کے مقاصد بیان کرسکیس گے۔
- النام المربع الم

## 1.3 فلسفه کا تصور اوروسعت (Concept and Scope of Philosophy)

#### (Concept of Philosophy) فلسفه کاتصور (1.3.1

لفظ فلسفہ انگریزی لفظ Philosophy کے مترادف ہے۔ لفظ Philosophy یونانی لفظ Philosophie سے نکلا ہے جو Philosophy اور Sophie دولفظوں کے ملنے سے بناہے۔ Phileo کا مطلب محبت اور Sophie کا معنی دانشمندی ہوتا ہے۔ اس کا معنی بیہ ہوا کہ فلسفہ دانشمندی سے محبت کو کہا جا تا ہے۔ Plato نے اپنی کتا ہر پبلک میں کھا ہے کہ "جوانسان علم کو حاصل کرنے اور بئی نئی باتوں کو جاننے کے لیے دلچیسی دکھا تا ہے اور بھی مطمئن نہیں ہوتا اسے فلسفی کہا جا تا ہے۔ ا

"The who has the taste for every sort of knowledge and who is curious to learn and is never satisfied may be justly termed a Philosopher" ) -Plato

"Philosophy is a science which discovers the real nature of supernatural elements"-Aristotle

"Philosophy is the logical inquiry into the nature of reality"-RadhaKrishnan

"فلسفه سائنس اور تنقید کا ادراک ہے"۔ (Kant)

"Philosophy is a science and criticism of cognition"- Kant

"فلسفة علم كي سائنس ہے"۔ (Fitchte)

"Philosophy is the science of Knowledge"-Fitchte

فلسفۂ سچائی کی کھوج کے لیےایک ذریعہ ہے۔ یہ وہ علم ہے جو حتمی سچائی اور فطرت کے اصولوں اوران کی وجو ہات کا تجزیہ کرتا ہے۔ یہ سچائی کو پر کھنے کا ایک نظریہ ہے۔ فلسفہ زندگی کی سچائیوں کی کھوج کر کے انہیں ایک سمت عطا کرتا ہے۔

ہندوستانی فلسفہ کی تاریخ بہت ہی قدیم ہے لیکن صحیح معنی میں لفظ فلسفہ کا پہلا استعال فیڈا غورث (Pythagorus) نے کیا تھا اور اسے ایک مضمون کے طور پر ارسطو نے فروغ دیا۔ انسانی زندگی کے شروعاتی کمحوں میں جب انسان کو قدرت کے طریقوں کو دیکھ کر تبجب ہوا اور جب زندگی کی پیچید گیاں اور جدو جہد میں اس نے متضاد حالات دیکھے تو اس کے ذہن میں عدم اطمینان پیدا ہوا۔ اور اس عدم اطمینانی نے فلسفہ کوجتم دیا۔ دور قدیم میں ویدوں کا فلسفہ، بدھ کا فلسفہ اور مغرب میں یونانی فلسفہ تجب (wonder) سے شروع ہوا مگر موجودہ مشرقی فلسفہ کی بنیاد شک (doubt) ہے جبیسا کہ پیٹرک نے لکھا ہے

''چونکه قدیم لوگول میں فلسفہ تعجب سے شروع ہوا۔ موجودہ دور میں وہ زیادہ تر شک سے پیدا ہوتا ہے''

اس تعجب اور شک نے مختلف طرح کے مسائل کھڑے کیے۔ان مسائل میں بنیادی بات بیٹھی کہ یہ خصوصی سوالوں کے نہیں بلکہ عمومی اور عالمگیر سوالوں سے متعلق تھے۔اس معنی میں فلسفہ کے مسائل سائنس کے مسائل سے مختلف ہوتے ہیں جو کہ خصوصی سوالوں کو لے کرآگے بڑھتے ہیں۔

دنیا میں عام نقط نظر کو وسیع کرنے اور بنیا دی قوانین کی حقیقت کے بارے میں منطق سوچ اور شجیدہ اصول تیار کرنے کی ضرورت نے فلسفہ کو ایک مضمون کے طور پر پیدا کیا۔ فلسفہ کے ذریعہ قدرت اور مکمل زندگی کے راز کا پردہ فاش کیا جا تا ہے۔ انسان کیا ہے؟ اس کا وجود کیا ہے؟ زندگی کیا ہے؟ زندگی کا اصل مقصد کیا ہے؟ اس دنیا کی فطرت ومقصد کیا ہے؟ فدرت کا نظام کیا ہے؟ اس دنیا کو کون بنایا؟ انسان اس دنیا میں کیوں آیا؟ موت کیا ہے؟ کیا موت کے بعد بھی کوئی زندگی ہے؟ چاندوسورج کیا ہیں؟ مربخ کیا ہے؟ انہیں کس نے بنایا؟ ان سب سوالوں کی کھوج کر کے اس پر منطقی نظریہ قائم کرنا اور نتائج اخذ کرنا فلسفہ کا کام ہے۔ حقیقت سے لوگوں کوروشناس کرانا، فلسفہ کا اصل مقصد ہوتا ہے۔ دوسر لے نظلوں میں اگر کہیں تو ان سارے سوالوں کا مطالعہ ہی فلسفہ ہے۔ چونکہ بیساری با تیں بہت ہی باریک ہیں اس لیے ان پرغور وفکر کرنا۔ حقیقت کو جھنا ایک عام انسان کی وہنی صلاحیتوں سے باہر ہے۔ اس لیے ہنڈ رس (Henderson) نے کہا کہ باریک ہیں اس کے ان پرغور وفکر کرنا۔ حقیقت کو جھنا ایک عام انسان کی وہنی صلاحیتوں سے باہر ہے۔ اس لیے ہنڈ رس (Henderson) نے کہا کہ ان فلسفہ سے بیجیدہ مسائل کا مشکل اور احتیاط کے ساتھ کیا ہوا تجربہ ہے جسے انسان نے کبھی محسوس کیا ہوئے۔

"Philosophy is a rigorous, disciplined, guarded analysis of some of the most difficult problems which man has ever faced." - Henderson

فلفہ کو وسیع نظریہ سے دیکھا جائے تو وہ ہرانسان فلسفی ہے جو صدافت کی کھوج کسی نہ کسی طرح کرتے رہتا ہے۔ غور سے دیکھا جائے تو ہرانسان پیدائش سے موت تک ہرروز کچھ نئے نئے جربے کا سامنا کرتا ہے اوران تجر بول سے وہ نئی نئی با تیں سیکھتا ہے۔ جس سے نئی نئی معلومات حاصل ہوتی ہیں اوراس کے ذہن میں نئے سے سوال بھی آتے ہیں کہ ایسا کیوں ہوا؟ کیسے ہوا؟ حجے کیا ہے؟ غلط کیا ہے؟ ہمیں کیا کرنا چاہیے؟ یعنی وہ ہمیشہ ایک نتیج پر پہنچنا چاہتا ہے اور سچائی جانے کی جدوجہد کرتارہتا ہے اور چونکہ سے کی کھوج ہی فلسفہ ہے اس لحاظ سے دیکھا جائے تو ہرانسان فلسفی ہے۔ اس لیے ہکسلے (Huxley) کہتا ہے درسچائی جانے کی جدوجہد کرتارہتا ہے اور چونکہ سے کی کھوج ہی فلسفہ ہے اس لحاظ سے دیکھا جائے تو ہرانسان فلسفی ہے۔ اس لیے ہکسلے (Huxley) کہتا ہے د'انسان اپنی زندگی فلسفہ اور دنیا کے بارے میں اپنے نظریہ کے مطابق بسر کرتا ہے۔ بغیر فلسفہ کے زندگی بسر کرنا ناممکن ہے'۔

"Men live in accordance with their philosophy of life, their conception of the world"- Huxley

فلسفہ کی تعریف میں پچوفلسفی نفسیاتی پہلوپرز وردیتے ہیں تو پچھ دوسرے اقد ارکوزیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ John Dewey کھتا ہے'' جب بھی فلسفہ پر سنجید گی سےغور کیا گیا تو ہمیشہ یہ مان لیا گیا کہ وہ علم حاصل کرنے کا ایک ایساذریعیہ ہے جو کہ زندگی کے طرزعمل کو

1.3.2 فلسفه کی خصوصیات (Characteristics of Philosophy):

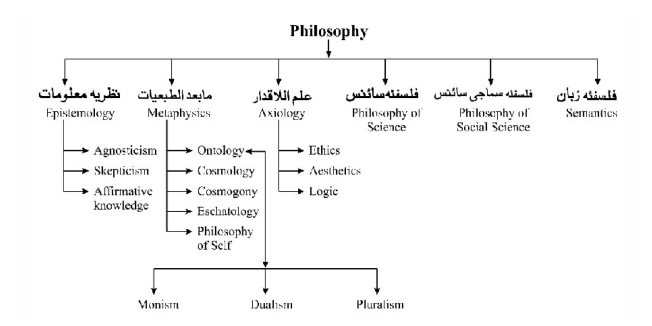
فلسفه كي خصوصيات مندرجه ذيل بين:

#### اینی معلومات کی جانج:

### Scope of Philosophy فلسفه کی وسعت 1.3.3

(Epistemology) تلميات

- (Metaphysics) ما بعد الطبيعيات
  - نعلم الاقتدار (Axiology)
- (Philosophy of Science) فلسفة سائتنس
- (Philosophy of Social Science) فلسفة ساجى سائنس
  - (Semantics) فلسفة زبان



علمیات (Epistemology): علمیات فلسفه کی وه شاخ ہے جس میں علم سے متعلق مسائل کا تجزیہ کیا جا تا ہے۔ علم کی کیا حد ہے؟
علم کا ذریعہ کیا ہے؟ ہمارے پاس جوعلم ہے کیا وہ حقیقی علم ہے؟ بچ کیا ہے، جھوٹ کیا ہے؟ دونوں کے بچ فرق کیسے کیا جا استعالی ہے وہ نے کی سند کیا ہے؟
علم کی کون کون سی میں ہیں؟ ان سارے سوالوں کا جواب اس شاخ میں معلوم کرنے کی کوشش کی جاتی ہے۔ اور اس کا فلسفیانہ تجزیہ کیا جاتا ہے۔ اس میں استقر ائی (Analysis) استخراجی (Synthesis) طریقے کار کا استعالی ان سوالوں کے جواب حاصل کرنے کے لیے کیا جاتا ہے۔

اس میں بنیادی طور پر ہم علم اور علم حاصل کرنے کے ذرائع کے بارے میں مطالعہ کرتے ہیں۔

مابعدالطبیعیات Metaphysics: اس میں خالق ، مخلوق ، کا نئات کی ابتداواختام ۔ انسانی وجود ، حیات وموت وغیرہ کے بارے میں بحث ہوتی ہے۔ اس میں اس بات پر بھی بحث ہوتی ہے کہ بچ کیا ہے؟ اس کی کون کون سی شکلیں ہیں؟ وجود کی فطرت کیا ہے۔ کیا دنیا صرف ایک ہے یا اور بھی دنیا ہیں۔ حقائق کیا ہے؟ مقاصد کیا ہے؟ بدلاؤ کیا ہے؟ میں کون ہوں؟ میراوجود کیا ہے؟ خدا کیا ہے؟ بیدنیا کیا ہے؟ جنت کیا ہے؟ آخرت کیا ہے؟ ان تمام سوالوں سے تعلیم کے مقاصد اور مثالی اصول قائم کرنے میں مدوماتی ہے۔ ہم انسان کو کیا بنانا چاہتے ہیں۔ اس کے اخلاق واقد ارکوکس طرح فروغ دیا جاسکتا ہے۔ ان سارے سوالوں کا جواب اس میں تلاش کیا جاتا ہے۔ اور تعلیم ان سوالوں کے جواب تلاش کرنے میں مدد کرتی ہے۔

علم القدار Axiology: اس مين تين شاخين مين - اخلاقيات Ethics، جماليات Aesthetics اورمنطق Logic

اخلا قیات Ethics:انگریزی لفظ Ethos، Ethics سے بناہے جس کے معنی کردار ہوتا ہے۔اس طرح اس میں کردار ، عادات اور برتاؤ کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ بیدراصل انسانی برتاؤ کی سائنس ہے۔اسے اخلاقی فلسفہ بھی کہا جاتا ہے۔اس میں انسانی کرداراور عادتوں کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔

جمالیات Aesthetics: یہ خوبصورتی یا جمالیات کی سائنس ہے۔ تعلیم کا مقصد طلبا کا مجموعی فروغ کرنا ہے۔ جس میں جمالیات کا فروغ بھی شامل ہے۔ بیادباورفن کوفلسفیانہ انداز ادا کرتا ہے۔ اسی سے پورے ادب کا تنقیدی تجزیہ ہوتا ہے۔

منطق Logic: لفظ منطق logic کا اردوتر جمہ ہے۔ جولا طین لفظ Logos سے لیا گیا ہے۔ اس کا معنی بحث ومباحثہ سے منطق پہلو سے ہے۔

Dewey John کے مطابق منطق ایک علمی فکر ہے۔ اس میں Inductive اور Deductive طریقوں کا استعمال کیا جاتا ہے۔ اسے سائنسوں کی سائنس کہا جاتا ہے کیونکہ اس میں غور وفکر اور دانشمندگی کے ساتھ بھی بنیا دی ثبوتوں کے تجزیہ کی بنیا دیر مسائل کا نتیجہ اخذ کیا جاتا ہے۔ اس میں انسانی زندگی کا آخری مقصد کیا ہوا تا ہے کیونکہ اس میں انسانی زندگی کا آخری مقصد کیا ہوا تا ہے اس میں اس بات پر بھی بحث ہوتی ہے کہ اقد ار کی افادیت کسی مخصوص زمانے تک محدود رہتی ہے یا ہر دور میں یائی جاتی ہے اور کیا اس میں کسی طرح کا بدلا وَ بھی ہوتا ہے یا نہیں۔

فلسفهٔ سائنس Philosophy of Science:اس میں سائنس سے متعلق مطالعہ کیا جاتا ہے اور تحقیقی کام کوانجام دیا جاتا ہے۔اس میں سائنسی نظریہ سے کا ئنات کے وجود کو بھیجھنے کی کوشش کی جاتی ہے۔فلسفہ دنیا کے سائنسی پہلوؤں کو آشنا کرتا ہے۔

فلسفه ساجی علوم Philosophy of Social Science: اس میں ساجی پہلوؤں اور اس سے جڑے تمام موضوعات پرغور وخوض کیا جاتا ہے۔ اس میں تاریخ ، سیاسیات ، جغرافیہ ، ساجیات اور معاشیات وغیرہ کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔

فلسفہ زبان Semantic:اس میں زبان کے متعلق مطالعہ کیا جاتا ہے۔ زبان کا آغاز وارتقا کیسے ہوا؟ بولی کیا ہے؟ بولی کتنے طرح کی ہوتی ہے؟ ادب کیا ہے؟ ان سارے موضوعات کا مطالعہ اس فلسفہ زبان میں کیا جاتا ہے۔ بیزبان کالسانی مطالعہ پیش کرتا ہے۔

#### ا بني معلومات کی جانج:

خالی جگہوں کو پر کیجیے۔

- 1- علم الاقدار كي شاخيس بين؟
- 2- علميات ميں كا تجزيه كياجا تاہے۔
- 3- مابعدالطبیعیات میں یر بحث ہوتی ہے۔

## (Concept and Scope of Education) تعليم كالصوراوروسعت (1.4

تعارف:

بچہ جب بیدا ہوتا ہے تو نہ وہ اس وقت چل سکتا ہے نہ بول سکتا ہے اور نہ ہی خود کھا پی سکتا ہے۔ یعنی وہ ہر کام کے لیے دوسر بے پر مخصر رہتا ہے۔ مگریہی بچہ جب بڑا ہوتا ہے تو کوئی حکمراں بنتا ہے تو کوئی سائنس واں بنتا ہے کوئی فلٹی تو کوئی ماہر تعلیم ۔ انسان بھی جنگلوں میں رہتا تھا۔ خانہ بدوش زندگی گزارتا تھالیکن آج انسان اتناتر قی کرگیا ہے کہ وہ چانداور مرتخ پر جارہا ہے۔ ذراسو چئے بیساری چیزیں کیسے ممکن ہوئیں۔ تو جواب ملے گاتعلیم کی بنیا دیر۔ یعنی تعلیم ہی وہ ذرایعہ

(Concept of Education): تعليم كالصور: 1.4.1

فلسفی جان لاک کےمطابق'' بچیکاد ماغ ایک کورے کا غذی طرح ہوتا ہے،جس پر پچھ بھی ککھا جاسکتا ہے''۔

تعلیم کا مطلب معلم کے ذریعہ طلبا کو نیاعلم فرا ہم کرنا ہے۔ تعلیم کا بہ تعارف قدیم اور عہدوسطیٰ میں خاص طور پر رائج تھا مگر زیادہ تر ماہرین تعلیم نے تعلیم کا سے تعلیم کا میتارف تعلیم کا میتارف کے اس میں دوالفاظ شامل Education کا مترادف ہے۔ Education لا طینی لفظ Duca سے بنا ہے۔ اس میں دوالفاظ شامل ہیں۔ 'E' اور 'E' اور 'E' اور 'E' کا مطلب ہے' 'آئدر سے باہر کی طرف اور Duca کا مطلب ہے' 'آگے بڑھنا'' ۔ اس طرح Education کا لغوی معنی'' اندر سے باہر کی طرف اور Duca کا مطلب ہے ' آگے بڑھنا'' ۔ اس طرح Bducation کا لغوی معنی'' اندر سے باہر کی طرف برھنا'' یعنی تعلیم کا مطلب انسان کی اندرونی صلاحیتوں کو باہر نکا لئے کا ایک آلہ ہے۔

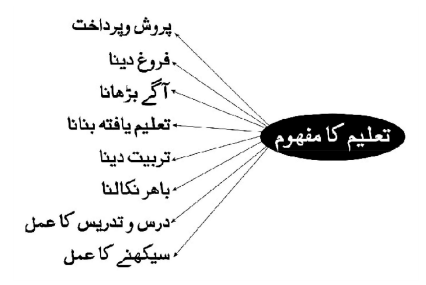
Education کو Educatum, Educare اور Educatum سے بھی متعلق کر کے دیکھا جاتا ہے۔

تربیت دینا، سکھانا Educatum - to Train, act of teaching or training

الهانا السيكهانا Educare to bring up, to educate, to raise

Educere - to lead out or to draw out どど

Educare کا مطلب ہوتا ہے'' اندر سے باہر کی طرف گا مزن ہونا اور Educare کامعنی بھی آ گے بڑھنایا باہر نکالنا ہوتا ہے۔ اگرغور سے دیکھا جائے تو تعلیم کے مندرجہ ذیل معنیٰ نکلتا ہے۔



تعلیم کے لیے Pedagogy، شکشااور وید بیلفظ بھی ہندوستان میں رائج ہے۔ Pedagogy کا مطلب شاگر دکی رہبری کرنا، شکشا، منسکرت لفظ شاس سے نکلا ہے۔ جس کے معنٰی ہیں بڑھانا۔ قابومیں کرنا۔ حکم دیناوغیرہ۔ وید بیلفظ وید سے نکلا ہے جس کامعنٰی ہیں جاننا۔ ان ساری باتوں پرغور کریں تو بی<sup>معن</sup>ی اخذ کیے جاتے ہیں کہ تعلیم ترقی وفروغ ہے متعلق ایک عمل ہے۔انسان کی ترقی اور فروغ کے لیے علم کا ہونا نہایت ضروری ہےاورتعلیم انسان یافر د کے طرزعمل میں بدلا وَلا تی ہے۔ ...

تعليم كامحدودتصور

عام طور پرتعلیم کا استعال دو معنی میں کیا جاتا ہے۔ایک محدود معنی میں اور دوسراوسیے معنی میں محدود معنی میں تعلیم کا مطلب تعلیمی اداروں میں ہونے والی درس و تدریس ہے۔اس میں کسی طے شدہ مقام پر طے شدہ افراد کے ذریعہ طے شدہ انسان کو ایک طے شدہ ذریعہ سے تدریس کی جاتی ہے۔ اس میں حقیق زندگی کی تعلیم نہ دے کر صرف ذبنی فروغ کے لیے کتابی تعلیم دی جاتی ہے۔ زندگی میں اس کے علاوہ بھی انسان کو بہت پچھ جانے ہی بچھنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ جس حقیق زندگی میں انسان کو بہت پچھ جانے ہوتی ہے۔ جس حقیق زندگی میں انسان کو بہت پچھ بی سے کہ کہوتی ہوتی ہے۔ جس میں طلبا کا صرف ذبئی فروغ ہوتا ہے اس میں تعلیم طالب علم مرکوز نہ ہوکر معلم مرکوز ہوتی ہے۔ جس میں معلم اہم ہوجا تا ہے۔ اس کی مجموعی ترقی میں معلم اہم ہوجا تا ہے۔ معلم طلبا کو صرف کتابی اور ذبئی علم دیتا ہے۔ اس طرح کی تعلیم میں طالب علم صرف دینے والاطوطا بن کر رہ جاتا ہے۔ اس کی مجموعی ترقی نہیں ہو پاتی ۔ اس طرح تعلیم 'نہیں ہو پاتی ۔ اس طرح تعلیم 'نہیں کریا تی جو کرنا جا ہے۔ مختلف دانشوروں نے اس کی تعریفات اپنی زبان میں بیان کی ہیں۔

''اینے محدود منہوم میں تعلیم کا مطلب انسان پر ماحول کے اس اثر سے ہے جو کہ اس کے کردار، عادت، روبیاورسوچ کے طریقے میں تبدیلی لانے کا ذریعہ بنتا ہے'۔ (Thompson)

"The influence of the environment on the individual with a view to producing a permanent change in his habits, behaviour of thought and of attitude." (Thompson)

"Education is a process in which and by which the knowledge, character of the young are shaped, moulded"- Dewey

''اپنے محدود مفہوم میں تعلیم کا مطلب اس تہذیب سے ہے جو کہ ایک نسل اپنی آنے والی نسلوں کواس امید پر دیتی ہے کہ یا تو وہ اس کا معیارا یہے ہی رکھیں گے یااس میں اوراضا فہ کریں گے''۔ (J.S.Mill)

اس سے مندرجہ ذیل باتیں معلوم ہوتی ہیں۔

- (1) تعلیم کامفہوم ہدایت دیناہے۔
- (2) تعلیم وہ منظم کمل ہے جس کے ذریعہ معلم اپنے طلبا کوئلم فراہم کرتا ہے۔
  - (3) اس کا استعال عمل تدریس کے لئے کیا جاتا ہے۔

تعليم كاوسيع تصور

وسیع معنی میں تعلیم کا مطلب ان سبھی چیزوں سے ہے جن کا اثر طالب علم یا فرد پر پیدائش سے لے کرموت تک پڑتا ہے۔ یعنی طالب علم یا فردا پنے معنی میں رہ کرآ زادانہ طور پر مختلف طرح کے علم کوفروغ دیتا ہے اورا پنی نشو ونما کرتا ہے۔ دوسر لے نفطوں میں کہیں تو تعلیم تا عمر چلنے والاعمل ہے جو کسی مخصوص جگہہ، وقت اور ماحول کامختاج نہیں رہتا۔ انسان اپنی زندگی کے ہر لمحے اور عمل سے سیھتار ہتا ہے۔ اس میں وہ ہرانسان ، استاد ہوتا ہے جس سے ہم اپنی زندگی میں کچھ نہ کچھتے ہیں۔ اس سے بیر پتہ چلتا ہے کہ

- 🖈 تعلیم زندگی بھر چلنے والاعمل ہے۔
- 🖈 پیسی جگه ماحول یا فرد کامختاج نہیں ہوتا۔
- 🖈 اس میں رسمی اور غیررسی دونوں تعلیم شامل ہیں۔
  - انسان زندگی کا ہرتجر بہ حاصل کرتا ہے۔
- انسان کے کرداراور طرز عمل میں بدلاؤ آتاہے۔
  - اج ساج میں بدلاؤ آتا ہے۔

## تعلیم کے اقسام

- (Formal Education) رسمی تعلیم (1)
- (Informal Education) ہے رسمی تعلیم (2)
- (Non Formal Education) غيررسي تعليم (3)
- (1) رسی تعلیم (Formal Education): جوتعلیم اداروں میں دی جاتی ہے اسے رسی تعلیم کہا جاتا ہے۔ یہ منصوبہ بندطریقے سے دی جاتی ہے۔
  اس میں تعلیم کا مقام ، نصاب اور معلم سبھی پہلے سے طے ہوتے ہیں۔ اس میں مخصوص کورس کی تعلیم دی جاتی ہے۔ جس میں کتابی تعلیم شامل رہتی ہے۔
  جیسے اسکول و مدرسہ کی تعلیم ، کالجے اور یو نیورسٹیوں میں دی جاتی ہے۔ یہاں ہر چیز پہلے سے طے شدہ ہوتی ہے۔
- (2) بےرسمی تعلیم (Informal Education): جو تعلیم گھریا ساج سے حاصل کی جاتی ہے اسے بےرسمی تعلیم کہا جاتا ہے۔ اس میں تعلیم کے مقاصد، نصاب، مقام اور معلم کچھ بھی طے شدہ نہیں ہوتے اور ریہ گود سے گور تک چپاتی رہتی ہے۔ انسان ہر لمحے بچھ نہ بچھ سیکھتار ہتا ہے اور اپنے طرزعمل میں بدلا وَلاتے رہتا ہے۔ بےرسی تعلیم انسان کی شخصیت کی نشونما میں اہم رول ادا کرتی ہے۔
- نیررسی تعلیم (Non Formal Education): اس تعلیم کورسی اور بے رسی کے بیج میں رکھا جاتا ہے۔ رسی میں سب کچھ طے شدہ ہوتا ہے جبکہ غیررسی میں کچھ بھی میں ہوتا گرغیرسی میں کچھ چیزیں طے شدہ ہوتی ہیں اور کچھ میں کچھ بھی اس مقاصد طے شدہ ہوتی ہیں۔ داخلہ امتحان، نصاب، مقاصد طے شدہ ہوتے ہیں مگریڑھنے کا طریقہ کا راوروقت وغیرہ سکھنے والے پر منحصر کرتا ہے جیسے فاصلاتی تعلیم۔
  - (Scope of Education) تعليم کي وسعت (1.4.2

تعلیم کے دائرہ کارکوہم مندرجہ ذیل طور پر دیکھ سکتے ہیں۔

انسانی زندگی راز دار ہے۔ جب تک ہم انسانی زندگی کے راز کونہ مجھ سکتے تب تک انسانی زندگی کے مقاصد کو طے کرپانامشکل ہے اور جب تک مقاصد طخنہیں ہوجاتے تب تک میر بیان کرتا ہے اور مقاصد طخنہیں ہوجاتے تب تک میر طاقتیں کے کہا پڑھنا ہے اور کیا پڑھانا ہے۔ یہ فلسفہ ہی ہے جوانسان اور اس کے ممل کی مکمل تفسیر بیان کرتا ہے اور اس کے مقصد کو مطلب تا مقصد کو مجھ سکتے ہیں اور اسی مے مطابق تعلیمی نصاب تیار کر سکتے ہیں۔

(Sociology of Education) تعليم كي ساجيات

انسان ایک ساجی مخلوق ہے وہ ساج میں رہتا ہے اور ساج میں رہنے والے لوگوں سے ساج کے رسم ورواج کوسکھتا ہے۔اس کے نظریہ وسوچ پر ساخ

اورساجی اداروں کے اثرات مرتب ہوتے ہیں۔تعلیم ساج اورساجی اداروں ،ساجی گروپوں اورساجی سرگرمیوں میں آپسی تعلق قائم کرتی ہے۔ یوں کہہ سکتے ہیں کتعلیم ساجی ترقی کی بنیاد ہے۔تعلیم ساجی تغیراور تبدیلی کاذر بعہ ہے۔

(Phychology of Education) تعليم کي نفسيات

موجودہ دور میں طالب علم مرکوز تعلیم رائے ہے۔اس میں طلبا کی دلچیں۔یا دداشت۔سوچنے بیجھنے کی صلاحیت،نظریات،رجمان اور سیھنے کی صلاحیتوں پرغور وفکر کیا جاتا ہے۔اس کے سیھنے، پڑھنے کے حالات و ماحول کو سیھنے کی کوشش کی جاتی ہے اور اسی کے مطابق نصاب کی تشکیل دی جاتی ہے۔اس میں طالب علم کواہمیت دی جاتی ہے اور اسی کومرکز مان کر تعلیمی نظام قائم کیا جاتا ہے۔

(History of Education) تعليم كي تاريخ

اس میں تعلیم کی تاریخ کا مطالعہ کیا جاتا ہے۔ مختلف ادوار میں تعلیم کا کس طرح فروغ ہوا، ساجی ضرورت کے مطابق تعلیم میں کس طرح کی تبدیلیاں آئیں اوراس نے ساجی ضرورتوں کوکس طرح ایورا کیا۔ان ساری باتوں کو سمجھنے کی کوشش کی جاتی ہے۔

(Comparative Education) تقابل تعليم

تقابلی تعلیم کے ذریعہ مختلف ملکوں کے تعلیمی نظام کو سیحضے کی کوشش کی جاتی ہے کہ مختلف مما لک میں تعلیم کے مقاصد کیا ہیں؟اس کے مضامین کیا ہیں۔ مقاصد کو حاصل کرنے کے لیے کس طرح نصاب ونظام بنایا گیا ہے ان چیزوں کو سمجھ کر ہم اپنے تعلیمی نظام میں مناسب تبدیلی کر سکتے ہیں تا کہ ہما را معیار تعلیم بلند ہو۔

(Management and Administration of Education) تعليم كا انتظام وانصرام

اس میں تعلیمی اداروں کے انتظام وانصرام کے بارے میں مطالعہ کیا جاتا ہے۔ مرکزی حکومت اور ریاستی حکومت تعلیمی اداروں کے نظام کوکس طرح منظم کرے گی، نصاب کیا ہوگا۔ بنیا دی سہولتیں کون کون سی ہوں گی انہیں کس طرح مہیا کرایا جائے۔امتحان کا کیا طریقہ ہوگا وغیرہ ان ساری باتوں کا اس میں مطالعہ کیا جاتا ہے۔

(Technology of Education) تعلیم کی تکنالوجی

تعلیم کے دائرہ کارمیں تکنیکی تعلیم کوبھی شامل کیا جاتا ہے۔ پڑھنا اور سیکھنا دونوں درس و تدریس کاعمل ہے۔ سیکھنا کیا ہے؟ سیکھنے کا مؤثر طریقہ کیا ہونا چا ہے۔ درس و تدریس کومؤثر بنانے کے لیے کون کون تی تکنیک استعال ہونی چا ہیے۔ ان ساری باتوں کا مطالعہ ہم اس مضمون میں کرتے ہیں۔ نئی ایجا دکر دہ گنالوجی کا استعال درس و تدریس میں کس طرح کیا جائے۔ طلبا اپنے علمی و ذہنی فروغ میں ٹکنالوجی کا استعال کیسے اور کس طرح کرسکتے ہیں۔ ان کی رسائی آسانی ہے ٹکنالوجی کا استعال کیسے ہو، ان سارے پہلوؤں پرغور وفکر کہا جاتا ہے۔

🖈 تعلیم کے دیگر دائرے:

تعلیم کے میدان میں روز بروز نئے نئے مضمون فروغ پار ہے ہیں اور ساج کی ضرورتوں کے مطابق ان کا مطالعہ بھی ضروری ہے۔ جیسے تعلیم اطفال، تعلیم نسواں، بنیا دی تعلیم تعلیم اساتذہ، ماحولیاتی تعلیم، ثمولیاتی تعلیم، اقلیتی تعلیم وغیرہ۔

ا يني معلومات كي حانج:

1 تعلیم کے کہتے ہیں؟

- 2 تعلیم کے محدوداور وسیع معنیٰ کیا ہیں؟
- 3 تعلیم کے اقسام ( دائرے ) کون کون سے ہیں؟
  - 4 تعلیم کا دائرہ کارکیاہے؟
  - 5 تعلیم کےمفہوم کوواضح کریں؟
  - 6 تعليم كے محد وداور وسيع معنىٰ كوكھيں؟
  - 7 تعلیم کے کون کون سے اقسام ہیں۔ بتا کیں؟
    - 8 تعلیم کے دائرہ کارکوکھیں؟

## (Relationship between Philosophy and Education) فلسفه اورتعليم كاتعلق

فلسفہ اور تعلیم میں بہت ہی گہراتعلق ہے۔ بلکہ بیرایک دوسرے پر منحصر ہیں۔ فلسفہ جہاں انسان کے وجود کو قائم کرتا ہے وہیں تعلیم ان کے باریک پہلوؤں اور ان کی اہمیت کو اجبا گر کرنے اور سیحضے میں مدد کرتی ہے۔ فلسفہ انسانی زندگی کے مقاصد کو طے کرتا ہے جبکہ تعلیم ان مقاصد کو حاصل کرنے کا وسیلہ بنتی ہے۔ اگر غور سے دیکھا جائے تو دونوں کا مقصد انسان کو سچائی سے آشنا کر انا اور اس کی زندگی کو ترقی وفروغ دینا ہے۔ ایسے میں بیے کہنا غلط نہ ہوگا کہ فلسفہ اور تعلیم باہمی طور برمر بوط ہیں۔ اس کی وضاحت مندرجہ ذیل نکات سے کی حاسکتی ہے۔

- 🖈 فلفهاورتعلیم میں باہمی تعلق ہے۔
  - 🖈 فلیفهٔ تعلیم مِنحصرہے۔
  - 🖈 تعلیم فلیفه پرمنحصرہے۔
- 🛪 تعلیم فلیفه کے مقاصد کو حاصل کرنے کا ذریعہ ہے۔
  - 🛪 تعلیم فلسفه کامتحرک پہلوہے۔
  - 🖈 فلسفه کے بغیرتعلیم یرغورنہیں کیا جاسکتا۔
  - 🖈 فلیفه علیم کی حقیقی منزل طے کرتا ہے۔

فلسفهاورتعلیم میں باہمی تعلق ہے:

فلسفہ اصول ہے اور تعلیم اس کی عملی شکل۔ اصول عمل کی طرف زور دیتا ہے اور عمل اصول میں ترمیم کرتا ہے۔ فلسفہ نظریہ پیش کرتا ہے اور تعلیم اس کا استعال کرتی ہے۔ فلسفہ پر ہوتی ہے۔ تعلیم پودا ہے استعال کرتی ہے۔ فلسفہ پر ہوتی ہے۔ قلسفہ درس وقد رئیس کی شکل میں آتا ہے اور درس وقد رئیس کی بنیا دفلسفہ پر ہوتی ہے۔ تعلیم پودا ہے اور فلسفہ اس کا پھول ۔ فلسفہ کے بغیر درس وقد رئیس کے معنی بیکار ہیں۔ فلسفہ کے بغیر تعلیم کا تصور ممکن نہیں اور فلسفہ کے بغیر درس وقد رئیس کے معنی بیکار ہیں۔ فلسفہ کے بغیر تعلیم کا کوئی وجو ذہیں اور تعلیم کے بغیر فلسفہ کی بھی کوئی حیثیت نہیں۔ اس طرح دونوں کے درمیان ایک گہر اتعلق دکھائی دیتا ہے۔

راس (Ross) کے مطابق۔''فلسفہ اور تعلیم ایک ہی سکے کے دو پہلو ہیں۔ایک ہی چیز کے مختلف تناظر پیش کرتے ہیں۔ایک دوسرے کو تقویت بخشتے ہیں۔ پہلا فکری پہلو ہے اور دوسراسر گرم وفعالی پہلو ہے'۔

"Philosophy and Education are like two sides of the same coin, presents different views of same thing"- J.S. Ross

جان ڈیوی (DeweyJohn)راس کے خیالوں کی تائیر کرتے ہوئے کہتا ہے کہ 'عمومی حالات میں فلسفہ تعلیم کا اصول ہے''

(Philosophy is the theory of education in its most general phases)

جان ایڈم (Adam John) کا ماننا ہے کہ ' تعلیم فلسفہ کا متحرک پہلو ہے'۔

(Education is the dynamic side of Philosophy)

### فلسفة عليم برمنحصرہ:

فلسفة تعليم كى پيروى كرتا ہے۔اس نظر ہے سے فلسفة تعليم پر مخصر ہے۔ ہر فلسفى اپنے فلسفہ کو تعلیم کے ذریعہ پیش کرتا ہے اس لیے تعلیم فلسفہ کی پیرائش کی بیروی کرتا ہے۔اس نظر ہے سے غور وفکر کرسکتا ہے اور اپنی باتوں کو منطقی انداز میں رکھ سکتا ہے۔ تعلیم فلسفہ کو ایک نسل سے دوسری نسل میں منطق کرنے میں مدد کرتی ہے۔درسی کتاب۔ جرنلس میگزین معلم وغیرہ فلسفہ کی اشاعت و تبلیغ کے اہم وسائل ہیں تعلیم کے ذریعہ ہی فلسفہ میں آنے والے چیننے ومسائل کاحل نکالا جاتا ہے۔ فلسفہ کے نئے موضوعات پر تحقیق تعلیم کے ذریعہ ہی مکن ہے۔ اس طرح تعلیم کے بغیر فلسفہ کا فروغ و ترتی ناممکن ہے۔ اس طرح تعلیم کے بغیر فلسفہ کا فروغ و ترتی ناممکن ہے۔ اس طرح تعلیم کے بغیر فلسفہ کا فروغ و ترتی ناممکن ہے۔ تعلیم فلسفہ پر مخصر ہے:

Fichte نے کہا کہ ''تعلیم کافن فلسفہ کے بغیر بھی مکمل وضاحت حاصل نہیں کرسکتا''۔

(The art of education will never attain complete clearness in itself without philosophy)

"True Education is practicable only to true philosophies"- Spencer

"All Educational questions are ultimately the questions of philosophy"

"Education without philosophy would mean a failure to understand the precise nature of Education"Gentile

ان بھی خیالات پراگرغور کیا جائے تو ہے بات واضح ہوتی ہے کہ تعلیم فلسفہ پر شخصر ہے۔ بغیر فلسفہ کے مقاصد کو طے کرپانا مشکل ہے۔ فلسفہ ہی تعلیم کو معنی خیالات پراگرغور کیا جائے تو ہے۔ اگر فلسفہ نہ ہوتو تعلیم کے کوئی معنی نہیں رہ جاتے ہیں۔ تعلیم کو وجودیت بخشا ہے۔ اگر فلسفہ نہ ہوتو تعلیم کے کوئی معنی نہیں رہ جاتے ہیں۔ تعلیم کو فطرت ، مواد، مقاصد ، یہ بھی فلسفہ کے دریعہ طے ہوتے ہیں۔ تعلیم فلسفہ کے مقاصد کو حاصل کرنے کا ذریعہ ہے۔ جیسا کے پہلے کہا جاچکا ہے کہ فلسفہ مقاصد ہے اور تعلیم انہیں عملی شکل دیتا ہے۔ حاصل کرنے کا ذریعہ نہیں کہ نامید میں کہ کہا جاچکا ہے کہ فلسفہ مقاصد ہے اور تعلیم انہیں عملی شکل دیتا ہے۔

Herbert کے مطابق ۔'' تعلیم تب تک آ رام نہیں کرسکتی جب تک فلسفیا نہ سوال مکمل طور برحل نہیں ہوجاتے''۔

سمجھی بھی ماہر تعلیم فلسفیوں کے سامنے ایسے سوال کھڑا کرتے ہیں جن کا پہلے سے طے حل بریار ثابت ہوتا ہے اور یہی حالات نئی سوچ نئے نئے نظریات پیدا کرتے ہیں اور فلسفہ کے نئے درواز کے کھولتے ہیں۔

تعلیم فلسفه کامتحرک پہلو ہے Education is the dynamic side of Philosophy

ساج میں دو پہلود کیھے جاتے ہیں پہلااصولی دوسراعملی۔فلسفہ اصولی پہلو ہے اور تعلیم عملی پہلو۔فلسفہ انسانی زندگی کے مقاصد کو طے کرتا ہے اور ان کو حاصل کرنے کے اصول بناتا ہے۔ تعلیم ان اصولوں کوعملی جامہ پہناتی ہے اور انسان کے طرزعمل میں تبدیلی پیدا کرتی ہے تب جاکر ساج اپنے مقاصد کو حاصل کرنے تا ہے۔ Adam نے ٹھیک ہی کہا ہے۔

Education in the dynamic side of Philosophy - 'تعلیم فلیفه کامتحرک پہلو ہے''۔ فلیفہ کے بغیرتعلیم برغوز نہیں کیا جاسکتا:

جیسا کہ پہلے کہا جاچکا ہے کہ فلسفہ اصول ہے اور تعلیم عملی پہلو۔ اصول بغیر عمل کے بھی رہ سکتا ہے۔ مگر عمل بغیر اصول کے ناممکن ہے۔ اس لیے فلسفہ کی میں مددحاصل کرتا ہے۔ فلسفہ علم کو قوت عطا کرتا ہے۔ حثیت آزاد ہے جبکہ تعلیم کی نہیں۔ فلسفہ علم کو علم ونظر بیءطا کرتا ہے۔ جس سے وہ آگے بڑھ کرساج کوروشنی دے سکے۔ اگر فلسفہ جس مے تو تعلیم اس کی روح ہے۔ یعنی تعلیم کے بھی پہلوؤں پر فلسفہ کا قبضہ ہے۔ فلسفہ تعلیم کی حقیقی منزل طے کرتا ہے:

تعلیم کوفلسفہ کے ذریعہ طے کر دہ منزل کی طرف جانا ہوتا ہے۔Rusk نے ٹھیک کہا ہے کہ' فلسفہ زندگی کے مقاصد کو حاصل کرنے کا مشورہ پیش کرتا ہے''۔ فلسفہ نظریہ کو پیش کرتا ہے اور تعلیم اس نظریہ کوایک نسل سے دوسری نسل میں منتقل کرتی ہے۔اس کے لیے درس و تدریس کو ذریعہ بناتی ہے۔

"Philosophy formulates what it conceives to be the end of life"- Rusk

تعلیم فلسفه کوزنده رکھتی ہے:

فلسفہ میں جتنے بھی اصول بنائے جاتے ہیں اور جتنے بھی نظریات پیش کیے جاتے ہیں ان سب کا تحفظ تعلیم کرتی ہے اور سارے اصولوں ونظریات کو ایک دوسرے تک منتقل کرتی ہے جس سے وہ زندہ رہتی ہے۔ اگر آج ہم فلسفہ کے جونظریاتی اصولوں کو جان اور بھھ پار ہے ہیں تو وہ تعلیم سے ہی ممکن ہو پایا ہے۔

تعلیم فلسفہ کو نئے نئے موضوعات سے آشنا کراتی ہے۔ فلسفے میں پیش کردہ اصول ونظریات پر بحث ومباحثہ تعلیم کے ذریعہ ہی ممکن ہوتا ہے اور پھران
پر بحث ومباحثہ سے نئے نئے موضوع انجر کرسا منے آتے ہیں۔ جس سے علم کے نئے نئے دروازے کھلتے ہیں۔

فلسفی تعلیم دال بھی ہوتے ہیں:

زمانہ قدیم سے حال تک کی تاریخ پرغور کیا جائے تو یہ پیتہ چلتا ہے کہ دنیا میں جتنے بھی عظیم فلسفی ہوئے ہیں وہ بہترین معلم بھی تھے۔ جیسے۔سقراط، افلاطون،ارسطو،فروبل،گاندھی،ٹیگوروغیرہ۔ان کے ذریعہ پیش کردہ فلسفہ پرکھی گئی کتابیں ہرزمانے میں لوگوں کی تعلیمی رہنمائی کرتی ہیں۔اورروشن بخشی ہے۔ ہردور میں لوگ ان کی باتوں سے استفادہ حاصل کرتے آئے ہیں۔

اینی معلومات کی جانج:

غالى جگهول كوير يجيے۔

- 1. تعلیم فلسفه کا\_\_\_\_\_پہلوہے۔
- 2. فلنفة لليم كي \_\_\_\_\_ كوطي كرتا ہے۔
- 3. مرفلسفی اپنے فلسفہ کو \_\_\_\_\_ کے ذریعہ پیش کرتا ہے۔
  - 4. راس کہتاہے کہ "تعلیم\_\_\_\_\_"۔
  - 8. Rusk كي مطابق فلسفه\_\_\_\_\_\_

## (Philosophy and Aims of Education) فلسفه اورتعليم كے مقاصد (1.6

ہرکام کے پیچھےکوئی نہکوئی مقصد ضرور ہوتا ہے۔اس طرح تعلیم کا بھی کوئی نہکوئی مقصد ہے۔تعلیم کا ہرمقصد زندگی کے مقاصد پرمنخصر ہوتا ہے اور زندگی کا مقصدا پنے وقت کے فلسفہ سے متاثر ہوتا ہے۔اس لیتعلیم کے مقصد کی تشکیل، زندگی کے مقاصدا پنے وقت کے ساتھ بدلتے رہتے ہیں اس لیے تعلیم کے مقاصد بھی بدلتے رہتے ہیں کیونکہ زندگی کا جومقصد ہوتا ہے وہی تعلیم کا مقصد ہوتا ہے۔ چونکہ زندگی کے مقاصد کا تعین فلنفی کرتے ہیں اس لیے مختلف فلنفوں کے نظریات، زندگی کے مقاصد کو متعین کرتے ہیں۔ اور زندگی کے مقاصد کو متعین کرتے ہیں۔ اور زندگی کے مقاصد تعلیم کے مقاصد کو متعین کرتے ہیں۔ اس لیے جب جب دنیا میں تبدیلی ہیں۔ اس لیے جب جب دنیا میں تبدیلی ہیں۔ اس لیے جب جب دنیا میں تبدیلی آئی اور اس سے متاثر ہو کر تعلیم کے مقاصد بھی زمانے کے ساتھ بدلتے رہے۔

تعلیم کے مقاصد کوہم مندرجہ ذیل طریقوں سے تمجھ سکتے ہیں۔

عهدقديم

جب قدیم اسپارٹا،روم اور ہندوستان کی تعلیم کے مقاصد کا مطالعہ کرتے ہیں تو یدد کھتے ہیں کہ ہر ملک نے اپنی ضرورت کے مطابق علم کے مقاصد طے کئے۔ اسپارٹا میں لوگوں کو ملک سے محبت، ہمت اور علم کی تعلیل جیسے جذبات کوفروغ دینا تھا تو وہاں دوڑ نے، کھیلے، لڑنے کی تعلیم و تر تیت دی جاتی تھی۔ اس طرح روم کی جب ہم بات کرتے ہیں تو وہاں کے شہری اپنی زندگی میں حقوق و فرائض پر زیادہ زور دیتے تھے اس لیے انہیں اس طرح کی تعلیم دی جاتی تھی۔ جہاں تک ہندوستان کا سوال ہے قدیم ہندوستان میں مذہب کا بول بالا تھا۔ زندگی کا مقصد خدا کو پہچا ننا۔ کر دار سازی۔ اقدار کا فروغ ۔ ساجی ذمہ داریوں کا احساس وغیرہ دلانا تھا۔ اس لیے تعلیم کا نظام بھی اسی مطابق طئے کیا گیا تھا۔ لوگوں کو مذہبی تعلیم زیادہ دی جاتی تھی اس لئے تعلیم نظام بھی اسی مطابق تھی۔ گروکل اور بودھ و یہار میں مذہبی، اخلاقی اور اقداری تعلیم پرزور دیا جاتا تھا۔

عهدوسطى:

عہدو سطی آتے آتے زمانے میں کافی تبدیلی آگئ تھی۔اس زمانے میں زندگی کے مقاصد بدل چکے تھے۔اس لحاظ سے زندگی کے فلفے میں بہت تبدیلی نظر آتی ہے۔اس لحاظ سے زندگی کے فلفے میں بہت تبدیلی نظر آتی ہے۔اس لیتعلیم کی مقاصد میں بھی نمایاں تبدیلی دکھائی دیت ہے۔اس وفت دنیا میں عیسائی مذہب کا بول بالاتھا۔تعلیم میں مذہب کی شمولیت دکھائی دیت ہے۔ جہاں تک ہندوستان کی بات ہے۔ یہاں بیدور مسلم حکمرانوں کا دور تھا۔اس لیے دکھائی دیت ہے۔لہذا اس زمانہ میں تعلیم کا مقصد مقانے تعلیم کا اہم مقصد تھا۔تعلیم کے ذریعہ اسلام کی تبلیغ ،کردارسازی ،اقدار کا فروغ وغیرہ اہم مقصد تھا۔ وغیرہ اہم مقصد تھا۔

#### عهدجديد:

اس عہد میں کافی تغیر دکھائی دیتا ہے۔ لوگوں کے رہن سہن کے طریقے ، سوچنے سیجھنے کے نظر بے وغیرہ میں کافی تبدیلی نظر آتی ہے۔ لہذا تعلیم کے میدان میں بھی تبدیلی نظر آتی ہے۔ چونکہ زندگی کے فلسفہ میں کافی تبدیلی آئی ہے اس لیت تعلیم میں بھی کافی تبدیلی دیکھنے کو ملاق ہے۔ لوک (Locke) اور روسو (Rousseau) جیسے فلسفیوں نے قدیم نظریات کی مخالفت کی اور پرانے روای تعلیمی نظام پر سخت تقید کی۔ اس بات پر زور دیا کہ بچوں کی بنیادی صلاحیتوں کو آزادانہ طور پر فروغ پانے دیا جائے۔ اس سے تعلیمی نفسیات کا جہ ہوا۔ جیسے جیسے تعلیم میں نفسیات کا رول بڑھتا گیا تعلیم طالب علم مرکوز ہوتی گئی۔ آگے چل کر پہلا لوزی (Pestalozzi) نے تعلیم کا مقصد بچوں کی شخصیت کا فروغ بتایا اور ہر بارٹ (Herbert Spencer) نے تعلیم کا مقصد طلبا کی کر دارسازی بتایا۔ کہنا اور دوسری عالمی جنگ کے بعد دنیا میں سیاسی ، معاشی وساجی طور پر کافی تبدیلیاں نظر آتی میں۔ مختلف ملکوں نے اپنی اپنی ضرورت کے کہنا کہ دوا بنایا۔ امریکہ نے جہاں جمہوریت کو فروغ دیا ، و ہیں روس اور چین نے مارکسز م کوفر وغ دیا۔ اس طرح مختلف ملکوں نے اپنی اپنی ضرورت کے مطابق میں بنا کہ دوا ہے اس طرح مختلف میں ساجی وادی اور جمہوری نظر بیکو اپنیا گیا جس کا مقصد ایک انتخار میں بنا نااور ملک کوتر تی کی کی راہ پر گامزن کرنا تھا۔

### 1.6.1 فلسفهاورنصاب تعليم:

نصاب کامتعین کرنااس بات پر مخصر کرتا ہے کہ نصاب بنانے والے کس نظریہ یا فلسفہ کے ماننے والے یا پیروکار ہیں۔ کسی بھی ملک کے نصاب پراس ملک میں رہنے والے لوگوں اور حکومت کے نظریات ان کے مقاصد اور روایت کی چھاپ نظر آتی ہے۔ کیوں کہ ملک کی ضرورت اور ترقی کے مطابق ہی کوئی بھی ملک منصاب تیار کرتا ہے۔ نصاب لوگوں کے نظریہ میں وسعت اور تبدیلی پیدا کرتا ہے۔ کسی بھی ملک کے نصاب میں وہاں رائج نظریہ کے مطابق ہی مضامین شامل ہوتے ہیں۔

#### 1.6.2 فلسفهاورطريقه تدريس:

فلسفہ اور طریقۂ تدریس کے بچے بہت ہی گہرارشتہ ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ وقت بوقت بدلتے ہوئے فلسفی نظریے کے مطابق طریقہ ہائے تدریس تدریس میں بھی تبدیلی ہوتے رہتی ہے۔ کوئی ملک یا ساج اپنے مقاصد کو حاصل کرنے کے لیے جو بھی طریقہ تدریس میں لاتا ہے اس پر فلسفہ کا اثر صاف دکھائی و بتا ہے۔ جس طرح فلسفیانہ ماحول میں ورس و قدریس کا کام انجام دیا جاتا ہے اس فلسفیانہ نظریہ کا اثر طریقہ قدریس پر پڑتا ہے۔ اگر فلسفہ فطریت کے تحت درس و قدریس پرغور کیا جائے تو یہاں نصاب سے زیادہ طالب علم پر زور دیا جاتا ہے۔ اس لیے یہاں طلبا مرکوز طریقہ قدریس کومل میں لایا جاتا ہے۔ اس طرح دیگر فلسفوں میں بھی دیکھنے کوملتا ہے۔ جس فلسفہ میں جس نظریے کی اہمیت زیادہ ہوتی ہے طریقہ قدریس پر اس کے مطابق اثر دکھائی دیتا ہے۔ طرح دیگر فلسفوں میں بھی دیکھنے کوملتا ہے۔ جس فلسفہ میں جس نظریے کی اہمیت زیادہ ہوتی ہے طریقہ قدریس پر اس کے مطابق اثر دکھائی دیتا ہے۔

#### 1.6.3 فلسفهاورنظم وضبط:

نظم وضبط پرفلسفه کا گهرااثر ہوتا ہے۔ تعلیمی ماحول میں نظم وضبط سخت ہونا چا ہیے یا کچکدار یا پھرآ زادانه ماحول میں تعلیمی خد مات انجام دینا چا ہیے یہ اس بات پر مخصر کرتا ہے کہ ہم کس فلسفیانه نظریہ کے تعلیمی خد مات کوانجام دے رہے ہیں۔ مثال کے طور پر فلسفہ تصوریت نظم وضبط پر زیادہ زور دیتا ہے وہیں فلسفہ فطریت نظم وضبط سے آزادی کی بات کرتا ہے۔

Adams نے اپنی کتاب Modern Development in Educational Practice میں نظم وضبط کی تین شکلیں بتائی ہے۔

- Repressionistic Discipline تكرارى نظم وضبط (1)
- (2) تاثری نظم وضبط Impressionistic Discipline
- Emancipationistic Discipline وضبط (3)
- (1) تکراری نظم وضبط Repressionistic Discipline : اس نظریہ کے تحت آزادی پرسخت پابندی کی بات کہی گئی ہے۔ اس میں طلبا کوکسی طرح کی آزادی نہیں دی جاتی بلکہ ان کو طاقت کے ساتھ تختی سے قابو میں کیا جاتا ہے۔ اس میں طلبا کے اندر ڈراورخوف پیدا کیا جاتا ہے۔ انہیں مارا جاتا ہے۔ انہیں مارا جاتا ہے۔ جسمانی تکلیفیں دی جاتی ہیں۔ ان پر ہمیشہ کڑی نگرانی رکھی جاتی ہے یعنی ہر طرح کی آزادی سے وہ محروم رہتے ہیں۔
- (2) تاثری نظم و صنبط Discipline Impressionistic: یہ تصوریت سے متاثر ہے اس کے ماننے والوں کا اعتاد ہے کہ طلبا پر معلم کی شخصیت کا گہرا اثر پڑتا ہے۔ اس لیے بیمثالی معلم کی وکالت کرتا ہے تا کہ معلم کی مثالی زندگی اور شخصیت کے زیرا ثر طلبا میں کر دار سازی اور نظم و صنبط کا بہترین فروغ ہوسکے۔ ڈریا خوف کا ماحول نہ ہوبلکہ معلم اپنے کر دار وشخصیت سے طلبا کے کر دار کومتاثر کرے۔
- (3) آزادی نظم وضبط Emancipationistic Discipline : اس پرفطریت کا گہرااثر دکھائی دیتا ہے۔ بیطلبا کی مکمل آزادی کی بات کرتا ہے۔ اس کا ماننا ہے کہا گرطلبا کو آزادانہ ماحول فراہم کیا جائے تو اس سے ان کی شخصیت کا فروغ آزادانہ اور فطریت کے طریقے سے ہوگا۔ ڈریا خوف

سے طلبا کے ذہن پر برااثر پڑتا ہے جس سے ان کی شخصیت کا فروغ فطری طور سے نہیں ہو پاتا اس لیے انہیں آزادانہ ماحول دیا جائے تا کہ فطری ماحول میں اپنی شخصیت کوفروغ دے یائے۔

#### 1.6.4 فلسفه اور درسي كتاب

تعلیم کے مقاصد کو حاصل کرنے میں دری کتابیں اہم رول اوا کرتی ہیں۔ کسی بھی ملک میں درسی کتاب میں ایسے مضامین کوشامل کیا جاتا ہے جواس ملک وساج کے مقاصد کو حاصل کرنے میں مددگار ہوں۔ اور جیسا کہ ہم جانتے ہیں کہ کسی بھی ملک کے مقاصد ونظریہ کوفلسفہ متاثر کرتا ہے۔ اس لیے فلسفہ کا اثر درسی کتاب پر بھی پڑتا ہے۔

#### 1.6.5 فلسفه اورمعلم:

فلسفہ اور معلم کے نی رشتہ بہت ہی گہرا ہوتا ہے۔ غور کیا جائے تو ہر معلم فلسفی ہوتا ہے۔ کیونکہ ہر معلم کا اپنا نظریہ ہوتا ہے۔ اس کے اپنے اصول ہوتے ہیں جس پروہ اپنی زندگی گز ارتا ہے اور اسی نظریہ اور عقیدہ پر قائم رہتے ہوئے درس وقد رئیس کا کام کرتا ہے۔ کمرہ جماعت میں درس وقد رئیس کے در میان انہی اصولوں اور نظریوں پروہ روشنی ڈ التا ہے جس سے وہ متاثر ہوتا ہے۔ اس کے طریقہ تدریس پر اس کی فلسفیا نہ سوچ صاف صاف نظر آتی ہے اور وہ طلبا میں اپنی فلسفیا نہ نظریہ کے چھاپ چھوڑ تا ہے۔ چونکہ تعلیم کارول اہم ہوتا ہے۔ اس لیے اس کے فلسفیا نہ نظریات کا اثر پور نے تعلیمی نظام پر پڑتا ہے۔ معلم کارول ساج میں بھی اہم ہے۔ وہ آنے والی نسلوں کو تعلیم و تربیت دیتا ہے۔ اس لیے ساج میں وہی فلسفہ رائج ہوتا ہے یایوں کہے کہ ساج کے فلسفیا نہ نظریات اسی طرح کے ہوتے جس طرح کے معلم کے نظریات ہوتے ہیں۔ فلسفیا نہ نظریات کی تبدیلی میں بھی معلم کارول اہم ہوتا ہے۔ دنیا میں بہت می مثالیں موجود ہیں۔ اسی طرح کے ہوتے جس طرح کے معلم کے نظریات ہوتے ہیں۔ فلسفیا نہ نظریہ وسوچ سے ساج میں انقلاب برپاکیا۔

## 1.7 فلسفه تعليم اورتعليمي فلسفه (Philosophy of Education and Educational Philosopy)

#### (Philosophy of Education) فلسفه تعليم (1.7.1

دنیا کے مختلف فلسفیوں نے کا نئات کے بارے میں مختلف نظریات پیش کیے ہیں اور انہیں نظریات پر انسانی زندگی کے مقاصد کا تعین کیا ہے۔ فلسفہ انہیں نظریات کی وضاحت کرنے اور تعییم انہیں عملی شکل دینے میں مدد کرتی ہے۔ دنیا کے مختلف فلسفیوں نے اپنے فلسفیا نہ نظریات کے مطابق انسانی زندگی کے مقاصد کی حصولیا بی کرتی ہے۔ جب فلسفیا نہ نظریات کی بنیاد پر مقاصد الگ الگ ہوں گے فناصد کی حصولیا بی کہ جانے ہیں نظام کھی الگ الگ ہوں گے۔ یہی تعلیمی نظام میں الگ الگ ہوں گے۔ یہی تعلیمی نظام فلسفة تعلیم کو جود بخشا ہے اور اسے ایک الگ شاخ کے طور پر عمل میں الگ الگ ہوں گے۔ یہی تعلیمی نظام فلسفة تعلیم کو جود بخشا ہے اور اسے ایک الگ شاخ کے طور پر عمل میں الگ الگ ہوں گے۔ یہی تعلیمی نظام فلسفة تعلیم کو جود بخشا ہے اور اسے ایک الگ شاخ کے طور پر عمل میں الگ الگ ہوں گے۔ یہی تعلیمی نظام فلسفة تعلیم کا فروغ اور نشو ونما ہوتا ہے۔ اس طرح یہ بات نظام ہوجواتی ہے کہ فلسفة تعلیم کا فروغ اور نشو ونما ہوتا ہے۔ اس طرح یہ بات نظام ہوجواتی ہے کہ فلسفة تعلیم کا کروغ اور نشو ونما ہوتا ہے۔ اس طرح یہ بات نظام ہوجواتی ہے کہ فلسفة تعلیم کا میں مقاصد کو حاصل کرنے کے لیے کوئ کوئ کی مسائل ہو سائٹ کی نظام نے باتھ کی میں اسکول کا کیا مقام ہے؛ تعلیمی مقاصد کو حاصل کرنے کے لیے کوئ کوئ کوئ کے این عمل کی استعال کیا جاتا ہے۔ یہی اور ان کاحل نکالا جاتا ہے اور ان مسائل کے طریقوں کا بھی استعال کیا جاتا ہے۔ ساتھ بی استعال کیا جاتا ہے۔ یہی مقاصد کو مالات اور وقت کی نزاکت کی طریقوں کا بھی استعال کیا جاتا ہے۔ یہی مقاصد کو مالات اور وقت کی نزاکت کی طریقوں کا بھی استعال کیا جاتا ہے۔ یہی مقاصد کو مالات اور وقت کی نزاکت کی طریقوں کا بھی استعال کیا جاتا ہے۔ یہی مقاصد کو مالات اور وقت کی نزاکت کی

روشنی میں فلسفی تعلیمی مسائل پرغور وخوص کرتے ہیں اور مسائل کاحل تلاش کرتے ہیں۔بدلتے زمانے کے حالات وضرورت کے مطابق ان میں تبدیلی بھی پیدا ہوتی رہتی ہے۔

ا بني معلومات کی جانچ:

نوك: اپنے جوابات برسجی یاغلط کانشان لگائے۔

- 1. فلسفه اور معلم کے درمیان بہت گہرارشتہ ہوتا ہے۔
- 2. فلسفی اینے نظریات سے ساج میں تبدیلی لاسکتا ہے۔ ( )
- 3. فلسفة عليم كي دوا جم طريقي بين \_
- 4. فلسفه ما ہرین تعلیم کومسائل حل کرنے میں مدودیتا ہے۔ ( )
  - Educational Philosophy) نلفه (Educational Philosophy) 1.7.2

L.K.Joad نے تعلیمی فلسفہ کے بارے میں وضاحت کرتے ہوئے کھا ہے کہ تعلیمی فلسفہ تعلیم کے'' کیا'' اور'' کیوں'' پہلوؤں کا تعین کرنے کی کوشش کرتا ہے۔اس پس منظر میں اگر دیکھا جائے تو تعلیم کوشکل میں ایک ایسے ممل کا تعارف کرتا ہے جس کی پیروی کی جانی چا ہیے تعلیم کوشکھنے کے لیے تعلیم کوشکل میں ایک ایسے ملک کا تعارف کرتا ہے جس کی پیروی کی جانی چا ہے۔ تعلیم کوشکل میں ایک ایسے ملک کے جاتے ہیں۔

(1) تعليم كاعمومي نظريه:

اس میں اس بات پر بحث ہوتی ہے کتعلیم کوکیا کرنا چاہیے۔ ساج میں اس کا کیارول ہے؟ ساجی مسائل کوٹل کرنے میں تعلیم کا کیارول ہونا چاہیے؟

(2) خصوصی نظریه:

اس میں اس بات پر بحث کی جاتی ہے کتعلیم کے مقاصد کو حاصل کرنے میں تعلیم عمل کو کس طرح استعمال کیا جائے۔

تغليمي فلسفه اورطلبا (Educational Philosophy and Students)

اس میں تعلیم کس کودی جانی چاہیے؟ کیا تعلیم سب کے لیے ہونی چاہیے؟ اگر ہاں تو کیوں؟ کیا تعلیم انہیں افرادکودی جانی چاہیے جنہیں ساج اس کے لیے ہونی چاہیے؟ اگر ہاں تو کیوں؟ کیا تعلیمی فلسفہ ان سوالوں کا جواب دیتا ہے اور فلسفی ان سوالوں کا تجزیہ کرکے اپنے خیالات کو پیش کرتا ہے اور ان ہی بنیا دوں پر طلبا کے تصور کو قائم کیا جاتا ہے۔

تغليمي فلسفها ورمعلم (Educational Philosophy and Teacher)

تعلیمی فلیفہ میں مثالی معلم کی بات کی جاتی ہے۔ یعنی معلم کے اندر، صلاحیت، مہارت، اخلاقی اقد اروغیرہ کا ہونالاز می قرار دیا جاتا ہے۔ معلم اور طلبا کے آپسی تعلقات ۔معلم کی ذمہ داریوں اوران کے پورا کرنے کے طریقوں کو بتایا جاتا ہے۔

تغليمي فلىفداورموادعكم: (Educational Philosophy and Content Knowledge)

تغلیمی فلسفهاس بات پرروشنی ڈالٹا ہے کہ کس طرح کامضمون پڑھایا جانا چا ہیےاس کا مواد کیا ہونا چا ہیے تا کہ بچوں کی صلاحیتوں،مہارتوں اور قدروں کوفروغ مل سکے۔

نغلیمی فلسفه اور درس وند رایس: (Educational Philosophy and Teaching-Learning)

یہ درس وند ریس کے طریقہ کا تعین کرتا ہے تا کہ طلبا کوشیح طور پرعلم فراہم کیا جاسکے۔اس میں تدریسی طریقہ اور تدریسی تکنیک کا مطالعہ کیا جاتا ہے تا کہ بچوں میں صلاحیتوں،مہارتوں اور قدروں کا فروغ صبح طور پر ہوجائے۔ تعلیمی فلسفه اورنظم وضبط: (Educational Philosophy and Discipline)

اس میں نظم وضبط پر بات کی جاتی ہے کہ کس طرح طلبا میں نظم وضبط قائم کیا جاسکتا ہے۔اس کے طریقے کون کون سے ہوسکتے ہیں اس کی وضاحت بھی کی جاسکتی ہے۔

تغلیمی فلسفه اورادارول کی منصوبه بندی: (Educational Philosophy and Institutional Planning)

تغلیمی فلیفه،ادارے کی منصوبہ بندی اس کے دائرہ کا راور،اس کی نوعیت وغیرہ کا مطالعہ کرتا ہے۔ بیاس بات پر بھی غور کرتا ہے کہا داروں کی منصوبہ بندی تعلیم کے مقاصد کوکسی حدتک پورا کرنے میں مدد کرسکتی ہے۔

تغليمي فلسفه مين انعام وسزا: (Educatinoal Philosophy and Reward and Punishment)

تعلیم میں انعام وسزا کیا ہے۔اس کوکس حد تک استعمال کیا جانا چا ہے اور اس کے استعمال سے کیا کیا فائد ہ یا نقصان ہوسکتا ہے اس کا تفصیلی مطالعہ کیا جاتا ہے۔

تعليمي فلسفهٔ اورآ زادي (Educational Philosophy and Freedom)

تعلیم میں آزادی کا مطلب کیا ہے یہ اس تصور آزادی کوتعلیم میں کس طرح روبہ عمل لا یا جانا چاہیے۔اس کی نوعیت کیا ہونی چاہیے وغیرہ کا مطالعہ سرتا ہے۔

کرتا ہے۔ تعلیمی فلسفہ مختلف تعلیمی نظریوں کے ذریعہ ان سوالوں کا جواب دیتا ہے۔ تعلیم کے مختلف مسائل کا تجزیاتی مطالعہ کر کے تعلیم کے اصول کی تشکیل کرتا ہے جو قلیمی عمل کوست عطا کرتا ہے۔

تغلیمی فلسفه کی نوعیت: (Nature of Educational Philosophy)

تغلیمی فلسفه اور فلسفه تعلیم میں پہلاسائنسی اور دوسرا فلسفیانہ ہے۔ بہت سے فلسفی اس فرق کو بھول کر فلسفہ تعلیم کو تعلیم کو تعلیم کی نوعیت، فلسفیانہ ہے۔ اس فلسفیانہ نوعیت کو بھونے کے لیے، فلسفیانہ مسائل، فلسفیانہ نظریہ اور فلسفیانہ طریقہ کو جاننا ضروری ہے۔ Brubacher نظیمی فلسفہ کے تین افعال بتایا۔

تخمينی نوعیت (Speculative Nature) :

فلفة تعليم ، عالمی فلفه میں انسان کے مقام کاتعین کرتا ہے۔ تعلیم کے دائر ہے میں مختلف علوم کے مسائل ونتائج کومنظم کر کے اس طرح پیش کرتا ہے۔ تاکہ یہ پیتہ چل سکے کہ دنیا میں انسان کی حیثیت کیا ہے؟

معیاری نوعیت (Normative Nature): تعلیمی عمل کے مقاصد، معیارات کو متعین کرتے ہیں۔ فلسفہ میں حقائق اور اقدار کامیل کیا جاتا ہے۔ جہاں حقائق کاعلم مختلف سائنسوں سے ملتا ہے۔ وہاں اقدار فلسفہ کے دائر ہ میں آتے ہیں۔اس طرح تعلیم میں کون کون سے اقدار کو حاصل کیا جائے گااس کا جواب فلسفہ تعلیم ویتا ہے۔ Normative کے طور پرمختلف نظریات رائح ہیں۔

- (i) تعلیمی فلسفہ تعلیمی مشق کی پیروی کرتا ہے۔ بیچے کو تعلیم دینے کے ممل میں ہم جو پچھ کرتے ہیں اس کی اصولی بنیاد تعلیمی فلسفہ دیتا ہے۔ اور اس کی ضرورت کو بتا تا ہے۔
- (ii) تعلیمی فلسفه تعلیمی عمل کوست دیتا ہے۔ درس وند رئیس کے درمیان کئی طرح کے موضوعات معلم کے سامنے آتے ہیں اور یہی موضوعات تعلیمی عمل کو ست عطا کرتے ہیں۔

- (iii) تعلیمی فلسفہ کے دوسرے دائرے: اس میں تاریخ ،ادب وثقافت وغیرہ آتے ہیں۔ چونکہ فلسفہ ساج کے مقاصد اور اقد ارکومتعین کرتا ہے۔ اس لیے دوسرے علاقوں سے بھی حقائق کو اخذ کرتا ہے اور پھراس کا تقیدی تجزبیر کے اقد ارومقاصد کو طے کرتا ہے۔
- (iv) تقیدی عمل بعلیمی فلسفہ کے تنقیدی عمل میں تعلیم کے بھی جے ،مضمون ،نصاب ،طریقہ تدریس ، تعلیمی نظام وغیرہ کا تختی کے ساتھ تقیدی تجزیہ کیا جاتا ہے۔ اس لیے اسے سائنس کہا جاتا ہے۔ یہ بھی کا تجزیہ کر کے نتائج اسے سائنس کہا جاتا ہے۔ یہ بھی کا تجزیہ کر کے نتائج افزیکر کے نتائج افزیکر کے نتائج افزیکر کے نتائج افزیکر کے اور نظریات کی پیش کرتا ہے۔ اس میں تصوراور حاکمیت کے تج بول کا تفصیل سے بیان کیا جاتا ہے۔ یہ مستقل مزاجی کو قائم کرتا ہے اور نظریات کی پیچ بی کو پیش کرتا ہے۔ اور ساتھ ہی ساتھ منطقی سوچ کی حوصلہ افزائی کرتا ہے۔

### (Let Us Sum Up/Points to Remember) ياور کھنے کے نکات 1.8

فلسفدایک وسیع مضمون ہے۔جس کے بغیر دنیااور زندگی کے حقائق کی معلومات حاصل کرنامشکل ہے۔ یہ زندگی کو مقاصد فراہم کرتا ہے۔ اور کا نئات اور زندگی کے وجود کا تجزیبہ پیش کرتا ہے انہیں حقائق اور مقاصد کو بیجھنے اور اس پڑمل کرنے کا شعور عطا کرتا ہے۔ فلسفہ کے بغیر زندگی کا کوئی وجو دنہیں اور اس وجود کو سیحضے میں تعلیم ہماری مدد کرتی ہے۔ ایک معلم کوفلسفہ کاعلم ہونا ضروری ہے بھی وہ کا ئنات اور زندگی کے مقاصد کو طلبا کے سامنے پیش کرسکتا ہے۔ طلبا کو زندگی کے اصول اور سلیقہ سکھا سکتا ہے۔ زندگی میں اخلاقیات واقد ارکا فروغ بغیر فلسفہ کے ممکن نہیں ، اور ان سب کی بنیا دفلسفہ ہے۔ تعلیم ہمیں اپنی اخلاقیات واقد ارکا فروغ بغیر فلسفہ کے ممکن نہیں ، اور ان سب کی بنیا دفلسفہ ہے۔ تعلیم ہمیں اپنی اخلاقیات کے اس کے فلسفہ اور تعلیم کے نیج ایک تعلق انہم رول ہے۔ اس لیے فلسفہ اور تعلیم کے نیج ایک تعلق ہے بلکہ یہ دونوں ایک ہی سکے کے دو پہلو ہیں۔

#### (Glossary) فرہنگ 1.9

علم حاننے والا عقلمند دانشور يھيلا ہوا وسيع راسته،رخ روشناس کرانا روبر وكرانا سجائی صدافت طرزعمل اخلاق كاعلم اخلا قيات مثال سے اصول کی طرف جانا استقرائي اصول ہے مثال کی طرف جانا استخراجي جمال کی جمع ،خوبصورتی جماليات گور

## 1.10 اکائی کے اختیام کی سرگرمیاں (Unit End Activities)

- ۔ 1 فلسفہ کیا ہے؟ اوراسکا دائر ہ کار کیا ہے۔ تفصیل سے کھیں؟
  - 2 ایک معلم کوفلسفه کیوں جانناچا ہیے۔ سمجھا کیں؟
    - 3 تعلیم کےمفہوم اور دائر ہ کارکو بیان کریں؟
      - 4 تعلیم کے مقاصد کو کھیں؟
- 5 "تعلیم اورفلسفدایک ہی سکہ کے دو پہلو ہیں' بحث کریں؟
  - ) فلسفه رتعليم اورتعليمي فلسفه پرروشني ڈاليس؟
    - اب آپ ان سوالوں کے جواب دیں۔
    - أ. فلسفه كس لفظ سے فكلا ہے؟
      - 2. فلفه کے کہتے ہیں؟
  - قلسفه ئے متعلق محتلف فلسفیوں کی تعریفات بیان تیجیے۔
    - 4. فلسفه کی خصوصیات کو بیان کریں؟

#### معروضي سوالات:

- ا فلیفه کے معنٰی ، دانشمندی سے۔۔۔۔۔۔۔
- 2 Fichte نے فلیفے کو۔۔۔۔کی سائنس کہا ہے۔
  - 3 فلسفه سائنس بھی ہے اور۔۔۔۔۔بھی۔
- 4 فلفے کی جس شاخ میں علم ہے متعلق مسائل کا تجزید کیا جاتا ہے اسے ۔۔۔۔۔ کہتے ہیں۔
  - Semantic میں ۔۔۔۔۔ے متعلق مسائل کا مطالعہ کیا جا تا ہے۔
    - 6 مختلف ادوار میں تعلیم کے فروغ کا مطالعہ۔۔۔۔۔کہلاتا ہے۔
    - 7 "فلیفهاورتعلیم ایک ہی سکے کے دورخ ہیں"۔۔۔۔۔ نے کہا۔

#### جوابات:

- 1- محبت
- 2۔ علم
- 3 آرٹ/فن
  - 4۔ علمیات
    - 5- زبان
- 6- تاریخی تعلیم
  - Ross -7

## (Suggested Books) سفارش کرده کتابیں (1.11

- 1\_ سكشاا درش \_ رام ناتھ شرما، را جندر كمار شرما\_
- 2۔ ابھرتے ہوئے ہندوستانی ساج میں تعلیم ۔ساجد جمال ،عبدالرحیم۔
- 3 مکشاکے دار شنگ ایوم ساج شاستر بیسدهانت ۔ این آرسور وپ سکسینہ۔
  - 4۔ اور یامان بھارتیہاج میں شکشا۔ڈاکٹر جے۔ایس۔والیہ،جودھپور
  - 5۔ شکشا کی دارشنک پرشٹھ بھومی۔ڈاکٹشمی لال کے۔اوڑ، جئے پور

## ا كائى \_2\_ ہندوستان میں تعلیم: تاریخی تناظر

#### (Indian Education: Historical Prospective)

ساخت (Structure)

Education During Ancient Period (Vedic & Buddhist Education)

(Education during Medieval Period) عبدوسطني مين تعليم 2.4

Education during Modern Period (Pre-Independent & Post- Independent Era)

(Indian Educational Thinkers) ہندوستانی مفکرین تعلیم 2.6

#### Introduction 3.1

دنیا کی قدیم ترین تہذیبوں میں ہندوستانی تہذیب کا اپناایک منفر دمقام ہے۔ زمانہ قدیم سے ہندوستانی نظام تعلیم ساری دنیا کی توجہ کا مرکز کررہا ہے۔ یہاں کی قدیم درس گا ہیں اور جامعات اپنے اعلیٰ معیار اور تہذیب کی بنیاد پر عالمی معیارات پر پورااتر تی تھیں۔

اس اکائی میں ہم دیکھیں گے کہ سطرح ہماراتعلیمی نظام عہد بہ عہد مختلف تبدیلیوں سے گزرتار ہا۔ بالآخر دنیا کی سب سے بڑی جمہوریت کے متحکم تعلیمی نظام کی شکل اختیار کرتا گیا۔ عہد قدیم سے وید کے عہد اور بدھ عہد کے تعلیمی نظام کی امتیازی خصوصیات کے ساتھ ساتھ اس اکائی میں آپ عہد وسطی کے تعلیمی نظام کی اپنی تعلیمی نظام کی اپنی تعلیمی نظام کی اپنی نظام کی اپنی تعلیمی نظام کی اپنی تعلیمی نظام کی اپنی شام کی اپنی تعلیمی نظام کی اپنی تعلیم پرزور دینے کے باوجود اس وقت کے عصری تقاضوں کو بھی بھی مکمل طور پرنظر انداز نہیں کیا گیا تھا۔ یہی صورت حال عہد وسطی میں بھی جاری رہی۔ البتہ برطانوی دور میں غربی اور اخلاقی تعلیم کو کمل طور پرنظر انداز کرنے کا رجحان سامنے آیا اور آزادی کے بعد بھی سیکولرزم کے نام پر بیجاری ہے۔

بہرحال ایک اہم پہلویہ بھی ہے کہ سی بھی تعلیمی نظام کے ارتقامیں بعض افراد کا نمایاں کر دار ہوتا ہے۔اوران کے افکار وخد مات کا مطالعہ کے بغیر تعلیم نظام کواس کے سیح تناظر میں سمجھنامشکل ہوتا ہے۔اسی لیے اس اکائی میں چنزمنتخبہ مفکرین تعلیم کے افکار وخد مات کی جامع تفصیلات آپ کے سامنے آئیں گی۔

#### 2.2 مقاصد Objectives

- اس ا کائی کےمطالع کے بعد آ یاس قابل ہوجائیں گے کہ
- 1 يہاں کی مختلف طح کے تعلیمی اداروں اوران کے تعلیمی معیار کا تعین کرسکیں۔
  - 2 برہمنی عہد اور بدھٹ عہد کے تعلیمی نظام کا جائزہ لے سیس۔
- 3 اس زمانے کے تعلیمی انتظام تعلیمی ادارے، اساتذہ اور طلبااوران کی درسیات کا جائزہ لے سیس
  - 4 عہدوسطی اوراس سے بل اور بعد کے تاریخی حالات کا جائزہ لے سکیں۔
  - 5 عهدوسطی میں اسلامی تعلیم کی خصوصیات، تعلیمی نصابات اور ذریعی تعلیم برمباحثهٔ کرسکیں۔
    - ) ہندوستان میں تعلیمی تبدیلی کاانداز ولگاسکیں۔
    - 7 انگریزوں کے زیرا ژنغلیمی پالیسیوں کا جائزہ لے سکیں۔
- 8 آزادی سے پہلےاورآ زادی کے بعدتعلیم کے میدان میں ہوئی ترقیوں اور تبدیلیوں کا جائزہ لے سیس۔
  - 9 تعلیمی ترقی میں حائل رکاوٹوں کو دور کرنے کی تجاویز پیش کرسکیں۔
    - 10 مستقبل میں تعلیمی ترقی کامنصوبہ تیار کرسکیں۔
- 11 چیندہ مفکرین کے اصولوں کے مطابق طریقۂ تدریس نظم وضبط معلم کے کردار، نصاب برطلبا بحث کرسکیں اوراس کا اطلاق کرنے کے لیے تجاویزییش رسکیں

## 2.3 دورِقديم ميں تعليم (ويدڪ اور بدھسٹ)

#### Education During Ancient Period (Vedic&BuddhistEducation)

### 2.3.1 ويدك دور مين تعليم

ہندوستان کی تاریخ تقریباً 5000 سال کے عہد پر محیط ہے۔ اس کی قد امت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ یہ ویدوں کے عہد سے شروع ہوکر اب تک ارتفایی نر ہے۔ قدیم ہندوستان میں تاریخ کو تدن سے الگ کرنا نہا ہے۔ مشکل امر ہے۔ اس لیے عہد قدیم کے تعلیمی نظام کو تعدن سے الگ کرنا نہا ہے۔ مشکل امر ہے۔ اس لیے عہد قدیم کے تعلیمی نظام کا وید ہندوستان کی قدیم ترین اور مقدس کتا ہے۔ جس سے اس زمانے کی معاثی ، معاشرتی ، فدہمی اور دوحافی کے ساتھ ساتھ اس زمانے کے تعلیمی نظام کا بھی پیتے چاتا ہے۔ دور حاضر کی طرح دور قدیم میں بھی خاندان ایک سابی اکا کی تھا جس سے فرد کی ابتدائی تعلیم کا آغاز ہوتا تھا اور بچہ شعوری اور الشعوری طور پر تحیی پیتے چاتا ہے۔ دور حاضر کی طرح دور قدیم میں بھی خاندان ایک سابی اکا کی تھا جس سے فرد کی ابتدائی تعلیم کا آغاز ہوتا تھا اور بچہ شعوری اور الشعوری طور پر اللہ کو سے فرد کی ابتدائی تعلیم کوروثنی (پرکاش) یا''نور'' سے تعبیر کیا گیا۔ ویدوں میں تعلیم کوروثنی (پرکاش) یا''نور'' سے تعبیر کیا گیا۔ ویدوں میں اس میں میں اس کو جانوروں سے تعبیر کیا گیا۔ ویدوں کا مانا تھا کہ تعلیم سے شخصیت کی تعبیر ہوتی ہے۔ ''وید' اصل میں وید (کا مان) یا''نور'' سے تعبیر کیا گیا۔ ویدوں میں موروشی کی کھیم ہوں میں کو جانوروں سے تعبیر کیا گیا۔ ویدوں گیا گیا۔ ویدوں میں موروسی کی تعبیر ہوتی ہے۔ ''وید' اصل میں موروشیق کی کلاش کا ذریعہ ہے اور علم برائی سے نجا سے کا مارات بھی کیا میں روح اور خاصیت علم اور تج بے پر ذور سام وید خاص میں ۔ اس دور کے تعلیم کی اصل روح اور خاصیت علم اور تج بے پر ذور کر دورات ہوتی کی مدداری اور اخلاقی قدروں کا فروغ تھا۔ اس زمانے میں ' آجار ہے' بعنی استاد، غدہب اور طالب علم تیوں مل کر ایک سے ایک میں خاص کی تعلیم ، طریق تدریس ، معلم و متعلم کا تعلی کی تعلیم کی احمال میں معلم و متعلم کا تعلیم کی تعلیم کے اہم نکات میں تعلیم کے اہم نکات میں تعلیم کی احساس کی تعلیم کی احمال کائی میں خاص طور سے آئی ہی خاص کے اہم نکات میں تعلیم کے اہم نکات میں تعلیم کی احمال کو تعلیم کی احمال کی تعلیم کی احمال کو تعلیم کی احمال کی تعلیم کی تعلیم کی احمال کر ان معلم و متعلم کا تعلی

تعلیمی امداف:-

ہرعہد میں تعلیم کاسب سے اہم مقصد بہتر انسان پیدا کرنا ہے تا کہ وہ اپنے معاشر ہے کے ساتھ ساتھ خدا کی بنائی ہوئی ہر چیز کا بہتر استعال اور تحفظ کرے۔ ویدک دور میں بھی تعلیم کا بہی اہم مقصد رہا تھا۔ جہاں تعلیم کے ذریعے انسان کوشعوری اور لاشعوری طور پر نیک عادات اور اعلیٰ قدروں سے روشناس کرایا جاتا تھا۔ خدا کی پہچان اس تک پہنچنے کے ذرائع ، نیکی یعنی پونیہ کوتصور کیا جاتا تھا اور اس کے لیے علم اور تج بے کے ذریعے روحانیت کا فروغ انسانی خواہشات پر کنٹرول اور اعلیٰ کردار کی ترویختی ۔ اس زمانے میں ساج کے ذریعے اور فدہب کے ذریعے طے کیے گئے فرائض کی انجام دہی بھی تعلیم حاصل کرنے کے اہم مقاصد تصور کیا جاتا تھا۔ بہی وجہ ہے کہ مقاصد تصور کیا جاتا تھا۔ بہی وجہ ہے کہ تھی جبہم ویدوں کا مطالعہ کرتے ہیں توان سے ذکورہ خو بیاں اجا گرہوتی ہیں۔

نصاب تعليم:-

ویدک دور میں تعلیم دوسطحوں پر فراہم کی جاتی تھی۔ابتدائی سطح اوراعلی سطح ہابتدائی سطح پرزبان اوراس کی قواعد، عام ریاضی ،ساجی برتا وَاور مذہبی امور کی ابتدائی تعلیم دی جاتی تھی۔ان کا ایک بڑا ذریعہ اخلاقی وروحانی کہانیاں ہوتی تھیں۔عام طور سے سنسکرت زبان کو ذریعہ تعلیم کامحور مانا جاتا تھا۔ جن طلبا کو استدائی تعلیم دی جاتی تھی۔ان کا ایک بڑا ذریعہ اخلاقی وروحانی کہانیاں ہوتی تھیں۔عام طور سے سنسکرت زبان کو ذریعہ کی سفارش کر دیتا۔اعلی تعلیم اس تذہ یعنی گرو(اچاریہ) اس لائق سمجھ لیتا کے انھوں نے ابتدائی تعلیم کی درسیات مکمل کر لیے ہیں توانہیں اعلیٰ تعلیم میں داخل کرنے کی سفارش کر دیتا۔اعلی تعلیم میں کی جاتی تھی۔ان مقاصد کو دوز مروں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ پہلا سنسکرت زبان وادب کی تعلیم اوراس کی قواعد جو مذہبی تعلیم

اورا قداری تعلیم کے لیے ضروری مجھی جاتی تھی۔ دوسر ہے علوم میں ویدک لٹریچ، علم نجوم، علم فلکیات، آیوروید، ریاضی، فوجی تربیت سے متعلق علوم، مولیثی پروری زراعت، آرٹ اینڈ کرافٹ اور جسمانی صحت سے متعلق نصابات شامل ہوتے تھے۔ ابتدائی اوراعلی دونوں سطحوں کے نصاب میں بالتر تیب مختصر و مفصل طور سے ویدوں کی تاریخ گزشتہ تاریخی واقعات، اکابرین فداہب کی تواریخ، پرانوں پرمباحث، اعلی تعلیم کے نصاب میں شامل ہوتے تھے۔ ویدک عہد میں من جملہ جن مضامین کو نصاب میں شامل کیا گیا تھا آئہیں تکمیل کرنے کی مدت عام طور پر 24 سال کی عمر تک ہوتی تھی۔ 24 سال ، 36 سال اور 48 سال تک کی عمر تک تعلیم عاصل کرنے والے طلبا کو واسؤ (Vasu)، رودرا' (Rudra) اور' آدتیۂ (Adithya) کہا جاتا تھا۔

تعليم نسوال Women Education) -:

پورے ویدک عہد میں لڑکیوں کی تعلیم کا ثبوت ماتا ہے لیکن لڑکیوں/عورتوں کو گوروکل میں شامل ہونے کی اجازت نہیں تھی۔ان کی تعلیم کا انتظام گھر پر کیا جاتا تھا۔ ان کی تعلیم و تربیت امور خانہ داری اور گھریلوا نظام کے علاوہ بچوں کی پرورش و پر داخت کے متعلق ہوتی تھی۔لیکن ویدک ادب میں چندالیک خواتین کا نام لیا جاتا ہے جنہوں نے ویدوں پر تبصرے کیے ہیں ان میں Mudra، Lopa، Romza، Ghosa، Lipala، Zoha اور Saraswat کا نام بھی لیا جاتا ہے۔ نام قابل ذکر ہیں۔ان کے علاوہ اعلیٰ تعلیم یافتہ خواتین کے زمرہ میں Maitree اور Koshthki کا نام بھی لیا جاتا ہے۔

طريقة تدريس:-

آپ جان چکے ہیں کہ و بیک دورکی تعلیم کا اہم مقصد مذاہب کے امورکی تکمیل اور روحانیت کا فروغ تھا۔ طریقہ تعلیم میں اسی نقطہ نظر ہے اسا تذہ طلبا کو تعلیم و تربیت فراہم کرتے تھے۔ آپ بیجی جان چکے ہیں کہ تعلیمی نظام کا مرکز اس پورے دور میں '' گوروکل '' تھاجہاں والدین اپنے بچوں کو ایک مخصوص عمر کے بعد'' گرو' کے پاس'' و بدیا گرہن' کرنے کے لیے چھوڑ آتے تھے۔ آپ یہ بھی جان چکے ہیں کہ گروکولوں میں اپنا اور گروکی غذا اور روز انہ کے اخراجات کے لیے 'نھیشیہ'' کو بھکھٹا کے لیے گروکول کے باہرا پنے معاشرے میں جانا پڑتا تھا۔ طالب علم دوران تعلیم بیشتر عمر اپنے ہم جماعت اور گرووں کے ساتھ رہتا تھا۔ خاندان سے اس کا رشتہ اس پوری عمر میں کم ہی ہوتا تھا۔ اس کا پورا وقت تعلیم و تربیت میں گزرتا تھا۔ ویدک نظام تعلیم میں معلم مرکوز Teacher کا خوات کا تعین اور طالب علم کے آرام کے وقفے کا تعین کرنا، گروکی ذمہ داری تھی۔ چنا نچہ طالب علم کے آرام کے وقفے کا تعین کرنا، گروکی ذمہ داری تھی۔ چنا نچہ طالب علم کے آیا مکار اور کام کے اوقات نصابات کی شروعات میں ہی طرکر لیے جاتے تھے۔ جس میں بھکھٹا گرہن کرنے کا وقت بھی شائل داری تھی۔ ویدی پیشوا کا مقام حاصل تھا۔ اس لیے ساجی و نہ ہی امور کی انجام دبی کے لیے جب گروکہیں جاتا تھا۔ ویدیا، بودھ، یوگ، آبوروید جاتا تھا تا کہ ان امور کی تربیت کرتا تھا۔ مثلاً جیوتش و بدیا، بودھ، یوگ، آبوروید جاتا تھا تا کہ ان امور کی تربیت کرتا تھا۔ مثلاً جیوتش و بدیا، بودھ، یوگ، آبوروید وید یا تھا تا کہ ان امور کی تربیت کی جائے۔ معلم اپنے طلبا کی شخصیت کے فروغ کے لیے ٹی مہارتوں کی تربیت کرتا تھا۔ مثلاً جیوتش و بدیا، بودھ، یوگ، آبوروید و بیا تا تھا تا کہ ان امور میں جناتی ہو تھی۔ ان کے طلب کے خوصیت نے فروغ کے لیے ٹی مہارتوں کی تربیت کرتا تھا۔ مثلاً جیوتش و بدیا، بودھ، یوگ، آبوروید و بدیا تھی دوری ہو تھی۔

آپ بیرجان چکے ہیں کہ تعلیمی اداروں کی دوسطحیں ابتدائی اوراعلی ہوتی تھیں۔ابتدائی تعلیم میں زبان اور نہ ہمی تعلیم پرزیادہ زور دیا جاتا تھا۔ زبان کے معاملہ میں منفر دطریقہ تدریس خاص طور سے منسکرت زبان کی مختلف مہارتوں کے فروغ کے لیے دیگر طریقوں کے علاوہ یا دداشت کا طریقہ، قصہ گوئی کا طریقہ اور تقل نویسی کا طریقہ زیادہ تر اپنایا جاتا تھا۔ جبہ اعلی تعلیمی اداروں میں زبان کی اعلی مہارتوں، نہ ہمی امور، جیوشی و دیا، پر انوں کا مطالعہ، تاریخ کے علاوہ زراعت، سپہ گیری، آیوروید، ہست ریکھا ویداور فلسفہ واقد ارکی تعلیم، نصابات میں شامل تھے۔ کئی بڑے گوروکولوں میں راجنی شامل تھے۔ کئی بڑے گوروکولوں میں راجنی شامل تھے۔ کہ بڑے گوروکولوں میں راجنی شامل تھے۔ کہ بڑے گوروکولوں میں مامل تھے۔ کہ بڑے گوروکولوں میں درجیت بھی شامل تھے۔ کہ بڑے کے کوروکولوں میں درجیت بھی شامل تھے۔ کہ بڑے کہ درجیت بھی شامل تھے۔ کہ بڑے کے کوروکولوں میں درجیت بھی شامل تھے۔ کہ بڑے کہ درجیت بھی شامل تھے کہ درجیت بھی شامل تھی درجیت بھی شامل تھے۔ کہ درجیت بھی شامل تھیں درجیت بھی شامل تھی درجیت بھی شامل تھی درجیت بھی شامل تھے۔ کہ درجی درجیت بھی شامل تھی درجیت بھی شامل تھی درجیت بھی شامل تھی درجی بھی شامل تھی درجیت بھی شامل تھی درجی بھی تو درجی درجی تو درجی درجی تھی تو درجی تو درجی درجی تو درجی درجی تو درج

متعلم ومعلم كاتعلق ورشته (Pupil Teacher Relationship) -:

ویدک عہد میں برہمن، چھتریہاورویشہ طبقے کے بیچآ ٹھ، گیارہ اور بارہ سال کی عمر میں گروکول میں داخل کیے جاتے تھے۔ داخلے کے بعد ٹیچران کی

ہمہ جہت ترقی لینی سروگانگ وکاس کے لیےوہ سارے اقد امات کرتا تھا جوطالب علم کے متنقبل کوروثن کرے۔اس عہد میں تعلیم کی ابتداءادھین سے ہوتی تھی جس کا مطلب ہے قریب آنا،نزدیک آنا لینی شیشہ کی جانب سے گروکا قرب حاصل کرنا اس نظام تعلیم میں متعلم اور معلم کی استاد کی خدمت کرنا تعلیم کا اہم حصہ سمجھا جاتا تھا۔ گروکی ذاتی ضرورتوں کا خیال رکھنا طالب علم کی ذمہ داری تھی۔ جیسے اس کے لیے پانی کا انتظام، مسواک کا انتظام، نہانے کا انتظام اور کپڑے دھونے کے انتظام کے ساتھ ساتھ کھانا تیار کرنے کا کام بھی اکثر طلبا کی ذمہ داری تمجھی جاتی تھی۔اس زمانے میں استاد کی نافر مانی کو گناہ تصور کیا جاتا تھا اور اس کے لیے طالب علم کو بخت سزائیں دی جاتی تھیں۔

تعطیلات میں مذکورہ ذمہ داریاں تو نہیں ہوتیں لیکن گھر ہے آتے وقت شیشہ گرو کے لیے تخفے تحا کف اور دیکشہ وغیرہ لانے ،طلبا کی تعلیم کے اوقات میں استاد طالب علموں کی پوری دکھیر بھال کرتا۔
اضح شروع ہوجاتے ، مذہبی رسومات ہے آغاز کیا جاتا اور شام کو نہوں 'کے رسم سے پورا ہوتا۔ اس پورے اوقات میں استاد طالب علموں کی پوری دکھیر بھال کرتا۔
بھیک مانگذا پی تعلیمی ضرورت اور اساتذہ کی ضرورت کے لیے معیوب نہیں سمجھا جاتا تھا۔ معاشرے میں ان کی دل کھول کر مدد کی جاتی تھی ۔ کیونکہ ہاج میں اس کو قبولیت حاصل تھی اور یہ تصور کیا جاتا تھا در در بھیک مانگئے سے بچوں میں انکساری اور ہمدردی کا جذبہ پیدا ہوگا۔ طلبا یہ بچھتے کہ اس میں امیر وغریب طلبا کا کوئی امیاز نہیں۔ اساتذہ تعلیم کی بختیل تک طلبا کے ہر طرح کی دکھیر بھال اور علاج ومعالجہ کا خیال رکھتے تھے۔ اگر وہ بیار ہوجائے ، تو ان کا علاج کر ایا جاتا ہوا جاتا ہوا ہوا جاتا تھا۔ تعلیم کی بختیل کے بعد گرو اعلی وعادات کو سنوار نا، ہاجی ذمہدار یوں کا احساس دلا نا اور گروکول میں سب کے ساتھ انسانی و ہمدردی کا برتا و کرنا سکھایا جاتا تھا۔ تعلیم کی بختیل کے بعد گرو است آشرم شروع کرنے سے قبل از دواجی زندگی ، خاندانی روابط ، ہاجی فرائض وغیرہ کی تربیت کرتا اور اس کے جملہ امور کا تعارف کرواتا تھا۔ طلبا کے لیے شیشیہ کو گر ہست آشرم شروع کرنے و تو جاتے ۔ کے لیے اسپندہ کی رائے اور علم فرمان کی مانند ہوتا تھا۔ اس کی حکم عدولی برداشت نہیں کی جاتی تھی ۔ گرو کے سونے سے پہلے طلبا اس کے پاؤں دیا نے ،سر دیا نے اور پیرچھوکر آشیر واد کے کرسونے جاتے۔

نظم وضبط(Discipline)

پورے ویدک/ برہمی دور میں ذہبی تعلیم کا غلبتھا۔ ذہبی سرگرمیاں تعلیم کا الوٹ حصقیں جس پڑکل کرنا فرض تصور کیا جاتا تھا اوران پر برہمہ چاری سختی سے عمل کرتے تھے۔ غیرا خلاقی سرگرمیوں پر سزائیں دی جاتی تھیں۔ گروکول کے ضابطوں پڑکمل کرنا نہایت ضروری ہوتا تھا۔ استاد کا حکم بجالانا قانونی سمجھا جاتا تھا۔ گروکول کے طابا یعنی برہمہ چاریوں کوجسمانی تعلقات کے افعال سے دور رہنے کے لیے شخت ہدائیتیں دی جاتی تھیں اوران پڑکل درآ مد کرایا جاتا تھا تا کہ ان میں فہبی، اقداری اور اخلاقی Values پیدا ہوں۔ عالم انسانیت وقدرتی تو ازن اور قدرتی ماحول کی قدر دانی اور حفاظت سکھائی جاتی تھی۔ جسمانی سزا سے بہت حد تک اجتناب کیا جاتا تھا تا ہم و یدک دور کے کچھز مانوں میں جسمانی سزا کیں دیے کے حوالے ملتے ہیں۔ برہمی تعلیمی نظام فہبی رسم ورواج کی پابندی اثر تھا۔ چنا نچے حکومتیں بدلنے کے بعد بھی اور اسیاسی تبدیلیوں کے بعد بھی ان رسوم ورواج میں کوئی زیادہ تبدیلی رونمانہیں ہوتی تھی اور ان رسم ورواج کی پابندی کرنا طلبا کے لیے بے صد ضروری ہوتا تھا۔ نظم وضبط ہوتر ارر کھنے کے لیے اُپنین کی رسم سے لے رتعلیم کی فراغت تک گروکول کے ظلم وضبط اور تو انیمی کا حتر ام کرنا اور اس پڑمل درآ مدکرنانہا ہیت ضروری ہوتا تھا۔

تعلیمی اداروں کے اقسام (Types of Eductional Institutions)

ابتدائی ویدک دور میں زیادہ ترتعلیمی ادارے آبادی سے دور قدرتی ماحول میں قائم کیے گئے تھے۔ تاہم وسطی ویدک دور سے تعلیمی ادارے بڑے برے گاؤں کے کنارے، قصبول کے کنارے و میں نیاز میں مقامات سے متصل قائم کیے جانے گئے۔ آپ جان چکے ہیں کہ ویدک دور میں تعلیمی اداروں کی دو سطیں ہوتی تھیں۔ ابتدائی تعلیم عام طور سے گھروں میں یا برہمنوں کے گھر پر جاکر حاصل کی جاتی تھی یا چھوٹے مٹھوں سے متصل شالاؤں میں حاصل کی جاتی تھی جبکہ اعلیٰ تعلیمی ادارے یعنی گروکول اعلیٰ تعلیم کی ذمہ داری نبھاتے تھے۔ ییگروکول عام طور سے رہائشی ہوتے تھے اور طلبا کے رہنے، کھانے اور درس و تدریس

کا انتظام ایک ہی چہار دیواری کے اندر ہوتا تھا۔ ان گروکولوں میں Language and Literature 'زبان وادب، ندبیات، فلسفہ اور اقداری تعلیم دی جاتی تھی جسے چہار دیواری کے اندر ہوتا تھا۔ ان گروکولوں میں تعلیم اس کے بعد فراہم کی جاتی تھی جسے چہنا (Khatika) کہا جاتا تھا اور جب طالب علم فلسفہ، پوران، ویا کرن، اور علم سیاسیات کی تعلیم حاصل کر لیتا تھا تو اسے چو تسبتھی (Chatuspathi) کہتے تھے۔ تعلیم کے آغاز میں بھی ورگ کے طلبا کو اوپنین، سنسکار کی سطح سے آغاز کرایا جاتا تھا۔ ویدک دور میں تعلیم اداروں میں تعلیم کی سطحیں مختلف تھیں۔ اس کے لیےکوئی تحریری سندتو نہیں عطاکی جاتی تھی بلد طلبا کی قابلیت ہی ان کی سند ہوتی تھی۔ 12 سالہ تعلیمی نصاب کی تحمیل کے بعد واسو بلد طلبا کی قابلیت ہی ان کی سند ہوتی تھی۔ 12 سالہ تعلیمی نصاب کی تحمیل کے بعد طلبا کو آ دسیہ کی مرحلے میں 48 سالہ تعلیمی نصاب کی تحمیل کے بعد طلبا کو آ دسیہ کی مرحلے میں 48 سالہ تعلیمی نصاب کی تحمیل کے بعد طلبا کو آ دسیہ کی مرحلے میں 48 سالہ تعلیمی نصاب کی تحمیل کے بعد طلبا کو آ دسیہ کی مرحلے میں 48 سالہ تعلیمی نصاب کی تحمیل کے بعد طلبا کو آ دسیہ کی اوپا دھیاں پر دان کی جاتی تھیں۔ ویدک دور میں گروکولوں کے علاوہ کچھ تعلیمی ادارے رشی آ شرم (Aditya) کو رہیت فراہم کی جاتی تھی۔ (Parishads) کو رہیت فراہم کی جاتی تھی۔

#### 2.3.2 برهست دور مین تعلیم

ویدک و برہمنی دور سے بدھ کے دور کا تعلیمی نظام یکسر مختلف تھا۔ آپ جانتے ہیں کہ بدھ ندجب کی ابتداہی برہمن داد کے (Brahmanism) کی مخالفت سے ہوئی تھی۔ برہمنی دور میں چھوا چھوت، ساجی جید بھاؤ، اعلی ادفی کا امتیازی سلوک، رسوم تیوداور نگ نظری کے تقریباً دیڑھ دو ہزار سال تک پرانے ساجی نظام کی مخالفت، بدھ نظرید میں کی گئی تھی۔ یہاں غریب، امیر، کالا، گورا، ادفی واعلی بغیر سی ذات پات کی تمیز کے سب بکساں تھے۔ بدھ کے ندہبی نظریب کے فروغ کے فرو اُبعدان کے تعلیمی نظام شانہ مخالفت، بدھ نظری بیاد ہوئی کے فروغ کے مورفی میں اور فروغ کا سلسلہ شروع ہوا۔ بعض مورفیوں اور علااس بات سے بھی متفق ہیں کہ بدھ ند جب اور اس کا تعلیمی نظام شانہ شانہ بیان کو را بعدان کے تعلیم بیان کا نظام تعلیم ساجی اور فروغ کی ساری سرگرمیاں بدھ فدجب کی مرہون منت تھیں۔ گوکہ ان کی تعلیم کا ایک بڑا مقصد فرد دی تخصی وساجی نشو ونما بھی تھی۔ لین اہمیت تھی۔ بدھ نظام تعلیم عیں ابتدائی زمانہ صرف بدھوں کے لیے مخصوص تھا۔ تا ہم زمانے کے گزرنے کے ساتھ ساتھ ان کے نظام میں آفاقیت بیدا ہوئی اور بلا امتیاز فدجب وملت سب کوان کے تعلیمی اداروں میں داخلہ سلنے گا اور وفتہ سان کے ہر طبقے کو تعلیم کے متاب ہیں تھے۔ اب بدھ نظام تعلیم کا تعلی دنیاوی مقاصد اور دینی مقاصد دونوں کے لیے کیساں تھا۔ ہاں مگر تعلیم کا اسار انتظام بدھ بھشوؤوں کے سیروفیا۔

بدھ نظام تعلیم دوسطوں پر شتمل تھا۔ ابتدائی سطح اور اعلیٰ سطے۔ بدھوں کی نظام تعلیم میں سنگھ کوم کر کی حیثیت حاصل تھی۔ تعلیم کے انفرادی نظام کا نصور نہیں تھا۔ تعلیمی اداروں کے اخراجات راجاؤں اور امراکی طرف سے برداشت کیے جاتے تھے اور وہ اپنے علاقے کے مشوں اور وہاروں کے Patronage ہوتے تھے۔ ابتدائی تعلیم مفت تھی اور چھ (6) سے بارہ (12) سال کی عمر میں حاصل کی جاسکتی تھی۔ 12 سال کی عمر میں اعلیٰ تعلیم کے لیے امتحان لیاجا تا تھا۔ اور پھر کا میاب طلبا کواعلیٰ تعلیم کے لیے نامزد کیا جاتا تھا۔ اعلیٰ تعلیم کے بعد وہ طلبا نہ بجی کے مرکز کیا جاتا تھا۔ اعلیٰ تعلیم کے ابتداؤں کی عمر میں اعلیٰ تعلیم کے بعد وہ طلبا نہ بجی تقاریر اور تبلغ کا کام کرتے اور ایک بھکشو کے طور پر اپنے آپ کو متعارف کرواتے جنہیں مصلی عام کی عمر تھیں ہوتی تھی۔ اس نظام میں تعلیم کا مطلب علم کا حصول تھا می صدنہیں۔ وہ علم کا حصول عام آدمی کی بھلائی کے لیے کرتے تھے جو وید کہ سال کی مدت میں زبان وقواعد، نم بہیا ہے مام خوم ، آپوروید فلسفہ کی تعلیم طلبا کو بہم پہنچائی جاتی تھی۔ اس کے بعد کی مدت میں جند خصوصی مضامین شامل کیہ جاتے تھے۔ جس میں مختلف زبانوں یا بی ، پر اکرت اور سنگرت زبانیں اور ان سے متعلق قواعد اور اور اور بیات شامل ہوتے تھے۔ اس کے علاوہ فلکیات شامل کیہ جاتے تھے۔ جس میں مختلف زبانوں یا بی ، پر اکرت اور سنگرت زبانیں اور ان سے متعلق قواعد اور اور اور بیات شامل ہوتے تھے۔ اس کے علاوہ فلکیات

Cosmology قانونی معلومات اور چندمهارتیں جس میں Dyeing، Weaving، Spinning وغیرہ کے علاوہ چند پیشہ وارانہ کورسیز مثلاً زراعت،گلہ مانی اور Agriculture ، آپوروید، تحارت کے امور شامل ہوتے تھے۔

بدھ نظام تعلیم میں بین مذاہب مطالعہ بھی شامل تھا۔ان کا مذاہب سے متعلق نظر یہ ویدک اور برہمنی دور کے نظر یے سے قطعی مختلف تھا۔ بین مذاہب مطالعہ میں ویدک مذہبی امور، مذہبی معاملات، منطق، فلسفہ اور علم نجوم، ایڈ وانس آیورو پیرشامل تھے۔ بدھ دور نے ہندوستان میں اس زمانے کے لحاظ سے ایک اعلیٰ نظام کی حیثیت سے بین الاقوامی شہرت حاصل کر لی۔ ہندوستان میں اعلیٰ تعلیم کے گئی ایسے مراکز تھے جہاں بیرونی مما لک سے طلبا اور محققین تعلیم و حقیق کی عرض سے آتے تھے۔ چین، جاپان، کوریا، تبت، جوا، ملیشیا، انڈومنیشا اور بھوٹان وغیرہ مما لک کے طلبا اور محققین خاص طور سے یہاں حصول تعلیم کے لیے آئے تھے۔ تعلیم کے میدان میں ٹیکسیلا، نالندہ، کوسطی، و کرم شیلا، جیرنرا، چینیا پتی، جالندھر، متی پور، بجنور، بھدا، ہریتا اور امراوتی وغیرہ ان کے اعلیٰ تعلیم کی معروف درسگا ہیں تھیں۔

ابداف:-

بدھ نظام تعلیم کا اصل مقصد عام آ دمی تک علم اور مذہبی معلومات بہم پہنچا ناتھا۔ یہاں تعلیم شخصی اور محدود نہیں بلکہ ہاجی اور لامحدود تھی۔ کوئی بھی انسان خواہ وہ کسی ذات، خطہ، ندہب اور رنگ ونسل کا ہوان کے نظام تعلیم میں تعلیم حاصل کرسکتا تھا۔ تعلیم جسمانی نشو ونما وقو می نشو ونما اور نفسی حرکی نشو ونما کے علاوہ بقائے باہم اور انسانی تمدن کی ترویج کے لیے تھی۔ ان کی تعلیم کے اہداف میں شخصیت کی تشکیل پیشہ وار اندمہارت کا فروغ، بدھ مذہب کی ترویج وتبلیغ وغیرہ خاص طور سے شامل تھے۔

نصاب تعليم:-

آپ جان چکے ہیں کہ بدھ نظام تعلیم میں مرکزی حیثیت بدھ مذہب کی مذہبی تعلیم تھی۔ لیکن آگے چل کراس کا دائرہ کارعوامی اور بین مذہبی ہوگیا۔
اس کا نصاب تعلیم دوسطحوں پر شمتل تھا۔ ابتدائی اوراعلی تعلیم ۔ آپ جان چکے ہیں کتعلیم میں 6 سال کی عمر پر بچوں کو پہلے پہل داخلہ دیا جاتا تھا اور ان کے نصاب میں پڑھنا سکھانے اور کھنا سکھانے کے علاوہ (پانچ) مختلف لسانی مہارتیں جو زبان وادب سے متعلق تھیں کہ علاوہ علم الددویہ منطق ، روحانیت وغیرہ کی تعلیم میں پڑھنا سکھانے اور کھنا سکھانے کے علاوہ بدھ مذہب کی تعلیم مجھی دی جاتی تھی۔ ابتدائی سطح پر ساجی افادیت کے چند بیشہ وارانہ ، اعلی تعلیم کے نصاب میں زبان وادب (پالی) ، منسکرت ، پراکرت اور اس کی قواعد ، علم حیوانیات ونباتات ، زراعت ، تجارتی علوم ، نراعت علوم ، سیاسی علوم اور فائن آرٹس کے چندمضا میں منظر میں ان کا مواز نہ ومقابلہ کرنے کی غرض سے ہوتا تھا۔
پیر منظر میں ان کا مواز نہ ومقابلہ کرنے کی غرض سے ہوتا تھا۔

تعلیم نسواں: -

ویدک و برہمنی نظام تعلیم کے پس منظر میں ابتدائی بدھ دور میں مٹھوں میں جانے اور سنگھ میں شامل ہونے پر عورتوں پر پابندی تھی ۔ لیکن مہا پر جامتی جو مہاتما بدھ کے رشتہ کی ماں تھی اور نظم وضبط کے ذمہ دارانندگی گزارش پر عورتوں کو سنگھ میں شامل ہونے اور مٹھوں میں جانے کی اجازت مل گئی اور مردوں کی طرح ہی ان پر بھی سنگھ کے رول ریگولیشن (ضابطہ اخلاق) کا نفاذ ہوگیا۔ وہاروں اور مٹھوں میں خواتین کے لیے الگ سے تعلیمی اور مذہبی پر وگراموں کے انتظامات کیے جانے لگے۔ بعد ازاں پچھ وہاں اور مٹھوں کی تعمیر و تفکیل صرف تعلیم نسواں کے لیے ہی کی گئی۔ بدھ دور میں لڑکیوں اور عورتوں کے لیے سنگھ کے قوانین کی بی جانے لگے۔ بعد ازاں پچھ وہاں اور مٹھوں کی تعمیر و تفکیل صرف تعلیم نہ ہو تکی ہولیکن بہت ایسی خواتین کا ذکر ملتا ہے جنہوں نے باضابطہ تعلیم عاصل کی اور پابندی کرنا دشوار یوں بھرا تھا۔ چاہے پورے دور میں خواتین کی عمومی تعلیم نہ ہو تکی ہولیکن بہت ایسی خواتین کا ذکر ملتا ہے جنہوں نے باضابطہ تعلیم عاصل کی اور مدوں کے شانہ بثانہ تعلیم کے پھیلاؤ کا کام بھی کیا ان میں Rani ، Nayanika Rani ، Prabhudevi ، Vijayanaka ، Sheelbhatta

Pravavti Gupt اور سنت متراجوا شوک اعظم کی بہن تھی کے نام بطور خاص لیے جاسکتے ہیں۔ویدک دور کے مقابلے میں محدود پیانے پر ہی تھیج عورتوں کو تعلیم حاصل کرنے کے حقوق اور سہولیتیں حاصل تھیں۔

طريقهٔ تدريس:-

ویدک دور کے مقابے اور مواز نے میں بدھ عہد کا طریقہ تعلیم ، طرز تعلیم دونوں قدر مختلف اور زیادہ منظم نظر آتا ہے۔ ویدک دور میں زبانی تعلیم کا زیادہ چلن تھا۔ لکھنے پڑھنے کی کم گئیائی تھی ۔ حالا نکہ اخیر ویدک دور میں لکھنے کی روایت نے زور پکڑا اور رسم الخط میں کافی ترقی ہوئی۔ اس کے برعس بدھ دور میں خانقا ہوں بمھوں اور وہاروں میں اساتذہ کے اردگر ویکن تعداد میں جوم گئار ہتا تھا جود ور ونزد یک سے اعلی تعلیم حاصل کرنے کی غرض ہے آتے تھے۔ ادارے کے اساتذہ پر مخصر تھا کہ وہ اپنے درجہ علیا کا داخلہ کریں۔ وہ جینے طلبا کو افر ادی اور اجتماعی توجہ دے پڑھا سے تھا تے طلبا کو اخلہ کریں۔ وہ جینے طلبا کو افر ادی اور اجتماعی توجہ دے کے پڑھا سے تھا تے طلبا کو اخلہ کریں۔ وہ جینے طلبا کو افر ادی اور اجتماعی توجہ دے کے پڑھا سے خواجی درجہ میں داخل کرتے تھے۔ بدھ دور میں کئی تعلیمی ادارے آئی کی بڑی ہو نیورسٹیوں کے مقابلے اساتذہ تھے ہو ۔ ان میں اسے باتنہ پاپیما کم وقابل اساتذہ تھے ہو ۔ اپنی جماعت کے اصول اور تو اعمد وضوا ابطاکی پابندی تختی ہے کرتے تھے۔ مطالعہ و بحث و مباحثہ کے لیے انہیں دن کا بڑا حصہ بھی کم محسوں ہوتا تھا۔ چھوٹے بڑے ۔ اپنی جماعت کے اصول اور تو اعمد وضوا ابطاکی پابندی تھے اور خوار وگلر کرتے تھے۔ ممال کے کیا کہ کہ کے اس تدہ کہ ہو ہوئے کہ کہ خواجہ اس کے اسے تھیں دور دور تک پنجیس (چین میں خواجہ کے اسے تھے تا کہ دیگر طلبا اس سے Inspire ہوں۔ نالندہ یو نیورٹی کے اساتذہ کتب خاتے نے کے بغیر کی تعلیمی ادارے کونا کارہ اور بیکا سجھتے تھے۔ بہی وجہ ہے کہ بدھ مت کے مقدس نیخ اور دوسری نہ بھی کہ اپنی گاہ ہے۔ درجے تک آئے کے لیے انہیں بھی کہ اور وکر کہ بیا کہ ان کی جائی تھیں۔ اس میں کہ بیا کہ کی جائی تھی۔ درجے تک آئے کے لیے انہیں کہ بیا کہ گاہ ہوں۔ بہائش گاہ سے درجے تک آئے کے لیے انہیں بھی کہ کہ کہ کہ کہ کہ سے درجے تک آئے کے لیے انہیں کہ بیا کہ گاہ ہوں۔ بہائش گاہ سے درجے تک آئے کے لیے انہیں بیا کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ دور کے تک اسے تو تک آئے تھیں ۔

بدھوں کے زمانے میں گئی ایسے تعلیمی مراکز نے ترقی پائی کے وہاں نہ صرف بدھ مت کی تعلیم ہوتی تھی بلکہ دور دراز علاقوں کے برہمن بھی اپنے بیٹوں کو وہاں تعلیم عاصل کرنے کے لیے بیٹیج تھے۔ تھے۔ تعلیمی اداروں کا انتظام بہت ہی منظم طریقے سے چلا یا جاتا تھا۔ بدھ ماہرین اساتذہ کے فرائض انجام دیتے اور اساتذہ میں سب سے قابل اور پاک بازشخص کو اس ادارے کا صدر بنایا جاتا تھا۔ الغرض بدھ عہد میں تعلیم کسی خاص فرقے ، خطے، گروہ یا ذات تک محدود نہتی بلکہ ان درسگا ہوں میں بلا لحاظ مذہب وملت کے کوئی بھی داخل ہو سکتا تھا۔ بہت سے تعلیمی اداروں میں مختلف زبانیں ذریعے تعلیم تھیں جن میں پالی، پراکرت، سنسکرت وغیرہ قابل ذکر ہیں۔

طلبااوراسا تذہ کے درمیان رشتہ: -

متعلم اور معلم ربط کے لحاظ سے ویدک اور بدھ عہد دونوں میں یکسانیت تھی۔ دونوں کے تعلیمی نظام میں اساتذہ کی عزت و تکریم سب سے اہم جز تھا۔ چونکہ تعلیم کی مرکزی حیثیت مذہب تھا۔ اس لیے مذہبی پیشوا سے بھی بڑا اور باوقار منصب عالم کا مانا جاتا تھا اور ہرطالب علم پراس کی عزت کرنا واجب تھا۔ ویدک دور کے مقابلے میں بدھ دور کے اساتذہ اپنے طلبا کے تیکن زیادہ رخم دل اور moderate رویت کے حامی تھے۔ طلبا اور اساتذہ کا باہمی تعلق اور رشته اتنا گہرا و مضبوط و پاکیزہ تھا کہ دیگر ممالک کے مورخین نے اس کی تعریف کی ہیا ور اس کی مثالیں پیش کی ہے۔ یہاں طلبا اور اساتذہ ایک دوسرے کے لیے گہرا و مضبوط و پاکیزہ تھا کہ دیگر ممالک کے مورخین نے اس کی تعریف کی ہیا ور اس کی مثالیں پیش کی ہے۔ یہاں طلبا اور اساتذہ ایک دوسرے کے لیے مقاوراً کر بھی کوئی مسئل تھا ہمی ادارے میں پیدا ہوتا تو اسے استاداور طلبا خود ہی حل کر لیتے تھے۔ مٹھوں وہاروں اور خانقا ہوں کے درمیان آ کہی تا اور مضبوط ہوجاتے تھے۔ کیونکہ تعلیم و تربیت کا بیرہ عہد کے تعلیمی نظام میں آٹھ سال تعلیم جو بدھ بھی شوؤں کے لیے مقررتھی اس میں اساتذہ اور طلبا کورشتے اور مضبوط ہوجاتے تھے۔ کیونکہ تعلیم و تربیت کا بیرہ صد بدھ فلسفہ اور بقائے انسانیت کے فلسفے پرمچھ تھا۔ اساتذہ اس بات کا خیال رکھتے تھے کہ طلبا کوکیا کرنا چاہیے مضبوط ہوجاتے تھے۔ کیونکہ تعلیم و تربیت کا بیرہ صد بدھ فلسفہ اور بقائے انسانیت کے فلسفہ پرمچھ تھا۔ اساتذہ اس بات کا خیال رکھتے تھے کہ طلبا کوکیا کرنا چاہیے

اور کیانہیں کرنا چاہیے۔ان کی تمام سرگرمیوں اور عادات واطوار پر گہری نظر رکھتے تھے۔طلبالصبح اپنے اساتذہ کے لیے داتون ،نہانے کے لیے پانی وغیرہ کا انتظام کرتے تھے اور مٹھوں وہاروں میں منعقد کیے جانے والے پروگراموں اور سرگرمیوں کے انتظام میں اپنے ساتھ اساتذہ کی خاطر خواہ مدد کرتے تھے۔ نظم وضبط (Discipline)

چونکہ بدھ نظام تعلیم کی بنیاد نہ ہبی عقیدے پر رکھی گئ تھی اس لیے نظم وضبط کے لحاظ سے اساتذہ اور طلبا دونوں کوان قوانین کی پابندی کرنالاز می تھا۔

عام طور سے سنگھ کے عائد کر دہ ضا بطے جسے دس سکھ ہدلانی کہتے ہیں اس کا انوپالن، کرنالاز می تھا۔ وہ دس ضا بطے تھے عدم تشدد، اعلیٰ کردار، بچے بولنا، بے وقت کھانے سے احتراض، آرام وآسائش سے الگ رہنا، رقص وموسیقی سے الگ رہنا، نشہ آور چیزوں سے دورر ہنا، چغلی وغیبت سے بچنااور صدقہ وخیرات میں مہمگل چیزیں قبول کرنے سے بچنا۔

ان عام اصولوں اورضا بطوں کے علاوہ (جو عام طلبا کے لیے بنائے گئے تھے) بھکشو بدھ پھکشوطلبا کے لیے مزید آٹھ ضابطوں کی پابندی کرنالازی تھا۔ جن میں درخت کے نیچے زندگی بسر کرنا،سادہ کپڑا پہننا، اپنے ہاتھ سے اپنا کھانا تیار کرنا، گائے کے پیشا ب کومیڈیسن کے لیے خود جمع کرنا، عیش وعشرت سے بچنا، چوری نہیں کرنا،عدم تشدد اپنانا اور راج گدی کاعولی نہ کرنا۔ فہ کورہ دس اور آٹھ ایسے ضا بطے اور قوانین ہیں جن کی پابندی ہرطالب علم کواپن تعلیمی سطے کے مطابق اپنانالاز می قرار دیا گیا۔ یہی وجہ ہے کہ بدھ کے معاشر تی زندگی میں بھی تشدد اور غیرا خلاقی کام کم سے کم و یکھنے کو ملتے ہیں۔ سنگھ کے بنائے ہوئے ضابطے اور قوانین کی خلاف ورزی کرنے والوں کومٹھوں اور وہاروں سے نکال دیا جاتا تھا۔

بدھ نظام میں تعلیمی ترقی: -

بدھ دور کے مطالع سے بدبات روز روش کے طرح صاف ہوجاتی ہے کہ اس وقت تک جنتی تعلیمی ترقی ہندوستان کے مختلف خطوں میں ہود چکی تھی اتی ترقی دنیا کے سی خطیمی ترقی ہندوستان کے مختلف خطوں میں ہود چکی تعلیمی اداروں نے با قاعدہ منظم ڈھنگ سے اس زمائے میں اکیڈ مک کام کرنا شروع کیا تھا۔ اس سے پہلے تعلیم کا انتظام تو تھا کہ تاہ تھ اس ایک اور تعلیمی مراکز بھی۔ ان انتظام تو تھا کہ بندوستان کے ساتھ سابق اس ایک اور تعلیمی مراکز بھی۔ انتظام تو تھا کہ بندوستان کے طرح اسا تذہ اور طلبا قیام پذیرہ ہوتے تھے۔ بدھ دور میں ایک سطح سے دوسری سطح کی تعلیم حاصل کرنے کے لیے داخلہ شیسٹ کا انتظام کی جبلے بہل رائج ہوا۔ اس دور میں مذہبی اور معاشر تی ترقی کے لیے الگ الگہ صفا میں کی تعلیم ماصل کرنے کے لیے داخلہ شیسٹ کا امیر وغر بہلے پہل رائج ہوا۔ اس دور میں مذہبی اور دور کی تعلیم ماصل کرنے کے مواقع دیے گے۔ بدھ دور کی تعلیم شروع ہوئی۔ بہی دورتھا کہ بلالخاظ مذہب وملت ، رنگ ونسل اور امیر وغر بیب کے سب تو تعلیمی ماصل کرنے کے مواقع دیے گے۔ بدھ دور کی تعلیمی تھا کہ اس سے بھی اندازہ لاگا جا گھیا جا ہوا ہوں کہ بہی تعلیمی اداروں کی بہار اہتدائی تعلیم کومفت کیا گیا۔ تعلیمی اجران سے بھی اندازہ کی تعلیمی اور تعلیمیں تو میں ہوئی تعلیمی اداروں کی دیا ہے۔ بدھ دور کی تعلیمی اداروں کی دیا ہے۔ بدھ دور کی ایک خوبی بہت ہوں تو تعلیمی اور تعلیمی کے دورتھا کہ باتھا کی کہ اور انتظام کا اندازہ وال کے بیا ہے گئے۔ طلبا، اسا تذہ اور انتظام کا اندازہ وال کے بید ویور کی دیں ہے۔ بدھ دور کی ایک خوبی بہت ہیں دورتی کی بیا تو تعلیمی بیا تو تعلیمی کرتی کی باتھا تھا میں بڑی کی جدید ہندورتان کی تعلیمی انتظام کا اندازہ وال کے بڑے چھوٹے تعلیمی دورتی کی بیا تعلیمی کرتی کی باتھا تھا دور بیش کرتی کی باتھا تو تعلیمی کرتی کی باتھا تھا دور بیس پڑی۔ بدھ دور کے تعلیمی انتظام کا اندازہ وال کے بڑے چھوٹے تعلیمی دار دورتی میں دورتی کی باتھا تھا تھا کہ کہ کرتی کی باتھا تھا تھا کہ کہ کرتی ہوئی تو کہ کہ تو کہ تعلیمی دورتی کہ دورتی کیا جارہ ہوئی کی کرتی تھا کہ کا خواد کہ کہ بیاد بدھ دور بیش پڑی ہوئی کرتی کی باتھا تھا تھا کہ کرتی کی باتھا تھا تھا کہ کہ دورتی بیا کہ کرد ہوئی کہ کرتی کی باتھا تھا تھا کہ کہ باتھا تھا تھا کہ کہ کرد کے جو کر کے تو کہ کہ کرد کے تو تو کی کہ کہ تھا کہ کہ کرد کے تو کہ کرد کر کے تع

تيكشيلا:-

موجودہ راولپنڈی (پاکستان) شہرسے تقریباً 35 کیلومیٹر مغرب میں اس کا قیام ہوا تھا جو گندھار دورحکومت کے زیرانتظام تھا۔ یہ تعلیمی ادارہ ویدک زمانے میں بھی معروف تھا جسے بدھ عہد میں بہت زیادہ شہرت اور ترقی ملی۔اس یو نیورٹی کی شہرت اس کے لا تعداد وہاروں، ہاسٹلس اور کتب خانے کی وجہ سے ہے۔اعلیٰ مذہبی رہنما،مونک، بھکشواس کا سربراہ یاوائس چاپسلر ہوتا تھا۔ 16 سال کی عمر میں طلبااس کے داخلے کے امتحان میں شریک ہوسکتے تھے اور داخلہ فیس موجودہ ایک ہزار (1000) روپے تھی۔اگر کوئی طالب علم فیس جمع کرنے سے معذور ہوتا تو طالب علم کو داخلے سے نہیں روکا جاتا بلکہ اس کے بدلے اسے یونیورٹی کے پچھکام کرنے پڑتے۔آپ نے بدھ دور کے قلیمی نصاب کے متعلق معلومات حاصل کرلی ہے یہی تعلیمی نصاب یہاں نافذ العمل تھا۔
نالندہ:-

TsangHeiun چینی سیاہ نے موجودہ بہارریاست کے جنوب میں 40 میل دورنا لندہ میں ایک شہرہ آفاق تعلیم گاہ کی تنصیل بتائی ہے۔ مہا تمابدھ کے بہت تر بیں ساتھی اور بدھ ذہ ہب کے نہایت انہم کی Saripita کی جائے پیدائش ہونے کی وجہ سے بیع کہ پہلے ہے، مشہور تھی شہر کرایا جو تعلیمی مرکزی حیثیت رکھتا تھا۔ بعد میں گیت شہنشا ہوں نے بالندہ یو نیورٹی کی بہت مر پرتی کی اور بیتعلیمی مرکزی حیثیت رکھتا تھا۔ بعد میں گیت شہنشا ہوں نے بڑھ پڑھ کر حصہ لیا۔ ساز وسامان اور جاگی اور اور تعلیمی ادارہ تیزی گی اور بیتعلیمی مرکز میں مزیدہ باراور خانقا ہیں بخوا میں۔ تاریخ شاہد ہے کہ گیار ہویں صدی تک بیت مر پڑتی کی اور بیتعلیمی مرکز میں مزیدہ باراور خانقا ہیں بخوا میں۔ تاریخ شاہد ہے کہ گیار ہویں صدی تک بیت مرکزی کا احاطہ کی میں المہا اور اعظیم بدھ تعلیمی مرکز میں مزیدہ باراور خانقا ہیں بخوا میں۔ تاریخ شاہد ہے کہ گیار ہویں صدی تک بیت مرکزی کا فیار ہوئی گاا حاطہ کی میں المہا اور اعظیم بدھ تھا میں اور استوپ منصوبہ بند طریقے ہے تائم کے گئے تھے۔ مرکزی کا فی سے معلی شفاف اور گرے بال سخواس کے علاوہ کر اللہ جا اس کی جن سے ایک کے علاوہ کر ہو ہوں کہ بیت کے مور ہیں ہوئی گئی تھیں۔ اور گرے بیان کے تالاب تھے اس پورے کیمیس کی ان کی گئی تھی۔ آفار قدیم کی کھدائی کے بعد ہیرہ (13) الی خانقا ہوں کا چہ چلا ہے جن میں طلبا کے لیے قیام کو جہور کی میں کو گئی گئی کرے جا تھے۔ ہی کہ دو طالب علم قیام کرتے سے اور کم وروز تھیں اور بائد کا گئی تھیں۔ اس کھی کئی ہزار ادارا کمین تھے جوسب کے سب بڑے تا تال اور بائد پایٹ ہیں۔ اس کھی ہوئی کہ نے کہ معاوہ کہ تابیں وار کے کہ خات کے ساز کو کہ بی تھی۔ اس کھی میں دو طالب علی میں دو طالب کی تعلیمی ضرور تی کی تال ہوں تھیں۔ اس کھی ہوئی کہ کہ دور کی ہوئی تھیں۔ اس کھی میں دور کی تھی کے دور تھی کی اور کی کھی کے کہ کہ کہ کی کہ دور کی کہ کئی ہوئی تھیں۔ اس کھی میں دو طالب کی تعلیم ورسنے تو سے مصل کر دی کی تو تھی۔ اس کھی میں دو طالب کی تعلیم کی کہ ہوئی تھیں۔ اس کھی میں دو طالب کی تعلیم کی تو کہ کے دور تھی۔ اس کھی میں دو طالب کی تعلیم کی کہ دور کی ہوئی تھیں۔ اس کو کہ کے دور تھی کو کہ کی تو تھی کے دور تھی۔ اس کھی میں دو طالب کی تعلیم کی ہوئی تھیں۔ اس کو کہ کہ دور کی کو کہ کی تو کی تو کہ کو کہ کی تو تھی دور کی تو تھی کے دور تھی کی تو کہ کو کہ کی تو کہ کو کہ

وكرم شيلا: -

پال دورحکومت میں دھرم پال باوشاہ جس کا عہد 770 ہے 810 تھا اُس نے اس کوقائم کیا تھا۔ یہ مگدھ خطے میں گڈگا ندی کے کنارے آباد کیا گیا تھا۔

یہاں کے اسا تذہ اعلیٰ پیانے کے عالم تھے۔ بتی تاریخی ماخذ ہے پہ چاتا ہے کہ بدھ ندہب کی بہت ہی کتابوں کا بتی زبان میں ترجمہ اسی مرکز میں ہوا تھا۔ اس کا نظم ونسق ایک ایک کیا بیٹ کے عالم تھے۔ بتی داخلہ کا امتحان پاس کرنا ضروری ہوتا تھا۔ اس تعلیمی نصاب میں بدھ ندہبیا ہے، فلسفہ منطق، ویدک نظم ونسق ایک ایڈریکٹیو کے ذمیقا۔ یہاں بھی داخلہ کے لیے داخلہ کا امتحان پاس کرنا ضروری ہوتا تھا۔ اس تعلیمی نصاب میں بدھ ندہبیا ہے، فلسفہ منطق، ویدک نما ہب کی کتابیں، کرم کا نڈ ، علم سیاسیا ہو تک تھا۔ اور مختلف زبانوں ولسانوں کی تعلیم دی جاتی تھی۔ ایک سوآٹھ (108) بدھ مؤکس کے ذریعے یہاں کی تعلیم دی جاتی ہی سادہ زندگی گزارتے تھے۔ اس زمانے میں یہاں طلبا کی تعداد 3000 بتائی گئی ہے۔ ان طلبانے بھی سادہ زندگی گزارنے کا فن اپنے اسا تذہ ہے سیکھا تھا۔

ريرتعليمي مراكز:-

نہ کورہ تینوں عالمی شہرت یافتہ جامعات ٹیکشیلا ، نالندہ اور وکرم شیلا کے علاوہ بدھ عہد میں مختلف خطوں میں متعدد تعلیمی ادارے قائم کیے گئے تھے جن

میں ساتویں صدی عیسوی کامشہور بدھ تعلیمی مرکز کیھی تھا جو کاٹھیوار کے قریب واقع تھا۔اس کے علاوہ متعدد بدھ خانقا ہیں اور تعلیمی مراکز حبیند را (کشمیر)، چینا پی (پنجاب)متی پور (U.P) ، قنوح (U.P)، ہرینہ (U.P)امراو تی کے علاوہ بہاراور بنگال کے متعدد علاقوں میں قائم تھے۔

# Education during Medieval Period) عهدوسطی میں تعلیم

پورے مسلم عہد کودوبڑے دور میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔ ایک کوہم دہلی سلطنت کے نام سے جانتے ہیں اور دوسر کے ومغلیہ سلطنت کے نام سے ۔ دہلی سلطنت سے قبل ہی مسلمانوں کی آمد کا سلسلہ شروع ہوگیا تھا اور ان کی فرہی تعلیم کا نقطہ نظر ہندوستان میں فروغ پانے لگا تھا۔ جس میں وحدانیت کا تصور سب سلطنت سے قبل جی مسلمانوں کی آمد کا سلسلہ شروع ہوگیا تھا اور ان کی اہمیت اور بھی بڑھ جاتی ہے کیونکہ یہاں ایک سے زیادہ خدا کو مانے کا چلن عام تھا۔ اسلامی تعلیمات کا دوسرا ہم نکتہ اسوئے حتیٰ یا سیرت نبی ہے۔ اسلامی تعلیمات کے ان دوا ہم نکات نے ہندوستانی فرہبی تعلیمات پر گہرا اثر قائم کیا یعنی قادر مطلق جس کے مطابق سبی انسان ایک جیسے اور برابر ہیں اور ان میں رنگ نہل ، یا خطوں اور جنس کے لحاظ سے کوئی بڑا چھوٹا یا ادنی اور اعلیٰ نہیں بلکہ اپنے افعال وکر دار اور علمی برتری کی وجہ سے انسانی اقد ارکا تعین ممکن تھا۔

زبان کی تدریس اور ذریعهٔ تعلیم کے لحاظ سے سلطنت دور پرعربی زبان کا تسلط قائم رہا جبکہ مغلیہ دور میں فارسی ذریعهٔ تعلیم رہی ۔ تعلیم میں اسطیس تھیں۔ پہلی سطی پروہ مکا تب تھے جو عام طور سے مساجد سے ملحق تھے اور ان میں ابتدائی دبینیات اور عربی، فارسی کی تعلیم دی جاتی تھی۔ مسلم دور حکومت میں مدارس ثانوی تعلیم کے لیختص تھے بعنی ابتدائی تعلیم کے بعد کی تعلیم ان مدارس میں دی جاتی تھی جس میں عربی، فارسی کے علاوہ بعض مدارس میں ہندوستانی زبانیں اور ریاضی، ساجی علوم، دبینیات اور قضا کی ابتدائی تعلیم دی جاتی تھی۔ بعض بڑے شہروں میں تعلیم کے اعلی مراکز قائم تھے جن میں دبینیات، ادبیات، فقہ، احادیث، علم نجوم، فلکیات، علم طب علم ریاضی اور بعض مدارس میں، جنگی ساز وسامان تیار کرنے کے فن اور مہارت پربنی تعلیم اور باغبانی سے متعلق مہارتیں شامل تھیں۔

## 2.4.1 اسلامي نظام تعليم

وسیع و حریض ممارت تغیری جوایک طرف باغوں اور دوسری طرف صاف شفاف پانی کی جمیل ہے گھری ہوئی تھی۔ یہاں سیکڑوں بچوں کی تعلیم و تربیت ہوتی تھی۔ معروف مورخ N.N. Law نے اس اسکول کوسرکاری امداداور بچوں کو وظیفہ دینے کی بات کہی ہے۔ سکندرلود گئی کے زمانے میں ہندوؤں نے عربی، اور فاصی تعداد میں سرکاری انظامیہ میں بھرتی ہوئے۔ بیسلسلہ غلی شہنشاہوں تک جاری رہا۔ مغل شہنشاہ اکبر کے فرمان کے مطابق ہندوستان کی بہت ہی نہ ہی کتابوں کا ترجمہ فاری میں کیا گیا۔ جس میں مہا بھارت، رماین، اتھر ویداور لیلا وتی قابل ذکر ہیں۔ ابوالفضل فیضی نے آئین اکبری میں تعلیمی تکنیک کے بارے میں لکھا ہے کہ اس زمانے میں حرف تبی پڑھنے میں بچوں کو مدت درکار ہوتی تھی۔ شہنشاہ اکبر نے اس پر روک لگائی اور بیم صادر کیا میں تعلیمی تکنیک کے بارے میں لکھا ہے کہ اس زمانے کی وہ کتی بڑھنے میں بچوں کو مدت درکار ہوتی تھی۔ شہنشاہ اکبر نے اس پر روک لگائی اور بیم صادر کیا کہ طلبا کو محتنف طریقوں اور تعلیم کیا سے کہ مطابق کے دور میں زبان کی تعلیم کے علاوہ (اقدار کی تعلیم کے مطابق کسی بھی لا وارث یا مالدار ومسافر کی موت کے بعداس کی جا کداداسکولوں اور مساجد کی مرمت پر خرج کی جائیں۔ اس کے زمانے میں دلیا اور اطراف میں گی مدارس اور مکا جب تغیر کے گئے۔ شا بجہاں نے دلی جامعہ مجد کے قریب ایک جامعہ کی تغیر کرائی تھی۔ خواجی میں تعلیم

پورے وسطی عہد میں متنوں سطحوں کے علیمی اداروں میں بعض مضامین Fix اور بعض مضامین کیکدارر کھے گئے سے نصاب کو فذہ ہی اور غیر و نئی اور غیر و نئی مضامین میں منقسم کیا گیا تھا اورائے کمل کرنے کا وقفہ 12 سال تھا۔ غیر فدہبی تعلیم میں عربی گرام عربی بنتر ، انشا پر دازی ، ادب ، منطق ، فلسفہ، قانون علم نجوم ، تاریخ ، جغرافیہ علم طب ، فلکیات اور زراعت کے علوم شامل سے ۔ بعض جگہوں پر جنگی تربیت اور جنگی ساز وسامان تیار کرنے کی تعلیم دی جاتی تھی ۔ فدہبی تعلیم میں قرآن مجیداس کی شرح و معنی ، سیرت نبی ، سنت و فقد اسلامی قوانین اور صوفیا کرام کے اقوال اس زمانے میں عربی اور فاری کو نصاب کا ذرایعہ تعلیم ہیں قرآن مجیداس کی شرح و معنی ، سیرت نبی ، سنت و فقد اسلامی قوانین اور صوفیا کرام کے اقوال اس زمانے میں عربی اور فاری کو نصاب کا ذرایعہ تعلیم ہیں ہولت تھی ۔ نمین اور کی خوام ، مناسل کی ماری زبان فاری کے ساتھ ساتھ عربی اور شکرت اور بعض علاقائی زبان پراکرت سکھنے کہ بھی چھوٹ تھی ۔ اکبر کے حاصل کرنے میں ہندوؤں کے لیے خاص مدارس قائم کیے گئے سے جن میں اسلامی نہ بہی تعلیم کی بجائے ہندو غذا ہب ، وید ، فلسفہ اور ادب کی تعلیم دی جائے ہندو غذا ہب ، وید ، فلسفہ اور ادب کی تعلیم دی جائے تھیں ، زراعت ، پیائش ، جیومٹری ، علم نجوم ، منطق ، گھریلو معاملات ، سرکاری قوانین ، علم طب اور تاریخ کا بندری کا کی بندو کو کیا ہے تھا کہ ریاضی ، زراعت ، پیائش ، جیومٹری ، علم خوم ، منطق ، گھریلو معاملات ، سرکاری کو اور نین ، علم طب اور تاریخ کا بندری کا کم مصل کرے۔

ظریقهٔ تدریس (Methods of Teaching)

ذاتی مطالعے کے ثبوت فراہم کرتے ہیں۔ آپ جانتے ہیں کہ شہور مغل شہنشاہ ہمایوں اپنی لائبر بری میں مطالعہ کے بعد پھسل کر گرنے سے انتقال کر گیا تھا۔ دور وسطی میں خصوصیت کے ساتھ تاریخ نولیں اور دستاویز نولیں کا عام رواج تھا۔ جن کے ذریعے اس عہد کی بیشتر معلومات ہم تک پینچی ہیں۔ دور حاضر میں اسا تذہ کی اور مختلف ماہرین کی تربیت کا جس طرح سے خالص ٹریننگ انسٹیٹیوٹ (Institute) کے ذریعے انتظام کیا جاتا ہے دور وسطی میں اس طرح کا باضابطہ انتظام نہیں تھا۔ بلکہ فارغین کچھ دنوں تک جس کی مدت طے شدہ نہیں تھی اپنے سینیر (Senior) اور قابل اسا تذہ کی زبر نگر انی ان علوم کا (experience ) اور تج باتی تربیت حاصل کرتے تھے۔ اس کی مثال اسا تذہ کی تربیت، جنگی مہارت کی تربیت، انتظامی مہارت کی تربیت، شہواری اور محل کے انتظامی امور شامل تھے۔

استاداورشا گرد کے درمیان رشتہ (Relationship between Teacher & Students)

عام طور سے متعلم اور معلم کا تعلق ہندوستان کے ہندوعہد سے متاثر تھا۔ جس دور میں گروکولوں میں ،گرواور ششیہ کاربط جس طرح تھا عہدو سطی میں بھن بھی بہت حد تک اس کا عکس دیکھنے کو ماتا ہے۔ استاد کی عزت، اس کا حکم طلبا کے لیے کسی طے شدہ قانون سے کم نہیں ہوتا۔ یہی وجہ ہے کہ عہدو سطی میں بعض اسا تذہ نے اپنے طلبا کی اس قد تعلیم و تربیت میں دلچیں لی کے بعد میں وہ شہرہ عالم اسا تذہ مفکر ، منظم صلاح کاراور تاریخ داں بن کرا بھرے لیعلیم کی تینوں سطوں پر یہی رواج عام تھا۔ چھوٹے مکا تب اور مدارس سے طلبا بڑے مدر سے اور جامعات میں اعلی تعلیم کے لیے جب لے جائے جاتے تو والدین کے ساتھ سطوں پر یہی رواج عام تھا۔ چھوٹے مکا تب اور مدارس سے طلبا بڑے مدر سے اور جامعات میں اعلی تعلیم کے لیے جب لے جائے وائے میاتے تو والدین کے ساتھ ساتھ میں اور جامعات میں طلبا کا داخلہ ہوتا تو اسا تذہ کی سفارشیں اپنے طلبا کے لیے قابل قبول تھیں۔ ان با توں کا بھی بعض جگہ عبد تعلیم کی تاریخ میں تذکرہ کیا گیا ہے کہ بعض مہارت اور علوم کی ابتدائی تعلیم و تربیت کے بعداعلی تعلیم و تربیت کے لیے اسا تذہ کے ذریعے اسا دو جاری کئے جاتے تھے۔ ان مذکورہ تھا کتی سے بیا بیات نابت ہوتی ہے کہ عہدوسطی میں معلم اور شعلم کا ربط بہت ہی گہرا اور بعض دفعہ اولا داور والدین کا ساتھا۔

#### نظم وضبط Discipline

دور قدیم کے تعلیمی نظام کا پچھ پر بو Reflection عہدو طی کے علیمی نظام میں بھی ماتا ہے۔ جس طرح گروکول سسٹم میں تعلیم حاصل کرنے کے علاوہ روز آنہ کے اخراجات کے لیے Bhiksha کا بھی چلی عام تھا اور شاگر دکے ذمہ تعلیم و تربیت حاصل کرنے کے ساتھ ساتھ اپنااوراستاد کے کھانے پینے کا انتظام Bhiksha کے ذریعے کرنا ہوتا تھا اس طرح تو عہدو طی میں نہیں تھا۔ یونکہ عہدو طی کے اکثر تعلیمی اداروں خواہ وہ مسلمانوں کے ہوں یا ہمندو و اور بھوں کے سب کے لیے عطیات (جاگیریں) دیے گئے تھے اور اس علاقے کے امراکویہ بداسیتی تھیں کے وہ اپنے علاقے کے تعلیمی اداروں کے طلبا اور اساتذہ کے اخراجات کے لیے عطیات مہیا کرائیں۔ اس کے علاوہ شریعت کے مطابق زکو ق کا بیشتر حصہ بتیم و نا دار طلبا کے حصول علم کے لیے مخصوص تھا۔ اس وجہ سے کے اخراجات کے لیے عطیات مہیا کرائیں۔ اس کے علاوہ شریعت کے مطابق زکو ق کا بیشتر حصہ بتیم و نا دار طلبا کے حصول علم کے لیے مخصوص تھا۔ اس وجہ سے دورو سطی میں طلب بھیک مانتی سے مطابق اور اس کے مطابق زکو تھا میں ہوتا تھا۔ اس کے مدارس کے تعلیمی اور ریاستی کنٹرول بہت کم تھا۔ متا می انتظام بھی اور کے تعلیمی اور کی مدارس کے کہیس میں ہوتا تھا۔ عام طور پر یہ ہاسٹل غیر سرکاری ادارے یا عوامی انتظام بھی کی طرح کے قوانین وضوا بطابی افز کا نفاذ میں لیا جاتا تھا۔ استاد کی تحریمی اجازت نہیں تھی۔ جہت کم جگہوں پر سرکاری ہاسٹل کا انتظام تھی اخبر کی رہائش ہونے تھا کہ کا دراہ ہی تھوڑنے باہر گھو منے تکی کے گھر جانے کی بھی اجازت نہیں تھی۔ گو اور ان رہے اماد کا نفاذ میں لیا جاتا تھا۔ استاد کی تحریمی اجازت نہیں تھوڑنے باہر گھو منے تکی کے گھر جانے کی بھی اجازت نہیں تھیں اور جامعات میں کچھر ہنما اصولوں کی وجہ سے مومی طور پر پورے عہدو سطی میں نظم وضیط کا مسلم ہوا۔

تعلیم کی ہمہ گیریت اوراسلامی تعلیم Universalization of Education & Islamic Education

آپ بیرجان بچے ہیں کہ دورقد میم میں مخصوص طبقات کوہی تعلیم حاصل کرنے کاحق حاصل تھا۔ورناسٹم کے مطابق برهمن کو تعلیم حاصل کرنے اور تعلیم حاصل کرنے اور تعلیم حاصل کرنے کاحق حاصل تھا۔جبکہ ساج کی دوسری اعلی ذات یا طبقہ کو پچھ حد تک تعلیم اور جنگی تربیت دینے کاحق حاصل تھا۔ جبکہ ساج کی دوسری اعلی ذات یا طبقہ کو پچھ حد تک تعلیم اور جنگی تربیت دینے کا حیل عام تھا۔ اس کے برعکس عہد وسطی گیازیادہ تھی۔ کہان وہدہے کہ اس عہد قدیم کے مقابلے طلبا کی تعداد کئی گنازیادہ تھی۔ کہن نہیں لڑکوں کے ساتھ ساتھ بعض شہروں میں لڑکیوں کے مکاتب ومدارس بھی قائم تھے۔

آپ جان چکے ہیں کہ تعلیم کی ابتدارس'' بسم اللہ خوانی'' سے ہوتی تھی اوراس کے لیے کوئی ذات برداری یا طبقہ مخصوص نہیں تھا۔ عہد وسطی کے عمرانوں نے پہلے سے قائم شدہ قدیم درسگا ہوں ، مشوں ، خانقا ہوں میں جاری تعلیم کو جاری رکھا۔ تعلیم کی ہمہ گیریت کی ایک اہم وجہ صوفیا اور اولیا کی درگا ہیں تھیں جہاں بغیر کسی مذہب و ملت کی تفریق کے سب کو ان سے علم حاصل کرنے اور روحانی فیض پانے کا حق حاصل تھا۔ Universalization of تھیں جہاں بغیر کسی مذہب و ملت کی تفریق کے سب کو ان سے علم حاصل کرنے اور روحانی فیض پانے کا حق حاصل تھا۔ Education کی وجہ سے ہیء عہد وسطی کے تقریباً تمام طبقے جس میں غریب وامیر شہری و دیمی اور ہندو و مسلم نے اپنی ذہانت کے مطابق تعلیم حاصل کی اور اعلی سرکاری عہد دوں پر فائض بھی ہوئے۔ ابوالفضل فیضی نے آئین اکبری میں لکھا ہے'' ہرلڑ کے کو چا ہے کہ اخلا قیات ، ریاضی ، زراعت ، پیائش ، چیومیٹری ، نجوم ، فقہ ، گھریلومعمولات 'سرکاری قوانین ، طب فلسفہ منطق اور تاریخ کی کتابیں پڑھے۔ یہی نہیں غیر مسلموں کو ان کی نہیں زبان سنسکرت کے لیے ویا کرن ، نیا یہ ویدانت وغیرہ کی موجودہ ضرور توں کے مطابق تعلیم حاصل کرنا جا ہیے۔'

تعلیم کی ہمہ گیریت کے لیے خاص طور سے مغلیہ شہنشا ہوں نے اپنے سرکار کی خزا نے میں رقم جی کرانے کا تھم دیا تھا۔ جو بغیر کسی تعصب کے مدرسوں ، مشوں ، مشیوں اور بدھ خانقا ہوں کو مدد کرتے تھے۔ تعلیم کی ہمہ گیریت کے لیے چھوٹے تعلیم ادارے قائم جے ۔ ان میں بڑے ادارے دی ، آگرہ ، لا ہور ، جو نیور ، اجمیر ، بیرر بکھنو ، ملتان ، فیروز آباد ، جالندھراور بیجا پوروغیرہ میں قائم کیے گئے تھے جہاں ثانو کی تعلیم ممل کر کے طاباعلی تعلیم کے لیے داخل ہوتے تھے۔ سلطنت دور حکومت نے کیر مخل شہنشا بیت تک کی تعلیم کو عالم الرخ تعلیم کے لیے داخل ہوتے تھے۔ سلطنت دور حکومت نے کیر مخل شہنشا بیت تک کی تعلیم کو عالم مار نے کے لیے بہت سے تعلیم و تعلیم کی مراکز قائم کیے۔ مثل انصیرالدین نے مدرسے نصیر ہیں وہ کی کیا خلیوں کے دور میں 43 اعلی پالے کے عالم مدارس میں دین وقانون کی تعلیم دینے کے لیے مامور کیے گئے ۔ فیروز تغلق کے زمانے میں بی تعلیم کے میدان میں حزیر تی ہوئی اور 30 نئے مدارس کھولے گئے اور متعدد پرانے مدرسوں کی از سرنو تھکئیل اور مرت ہوئی ۔ فیروز تغلق کے ناز کی الدین نے مدرسوں کی از سرنو تھکئیل اور مرت ہوئی ۔ فیروز تغلق کے دار سے معامل کی تعلیم کے میدان میں جو آگے چل کرا علی عبدوں پر فائز ، ہوئے۔ تاریخ شاہد ہے کہ شہور با دشاہ شیر سے میاد سلطنت کے ذوال پذیر ہوئے۔ تاریخ شاہد ہے کہ شہور بادشاہ شیر شاہ سور کی نے بعد میں لڑکوں کے عالم وہ لڑکوں کے عالم وہ لڑکوں کے عالم وہ لڑکوں کے عالم میں اور نہیں اور نہیں اور نہیں اور نہیں اور نہیں اور کیوں کے خصوص شہروں کی میٹیم کے بیاں تھا میں تعلیم کا بھی از تطام تھا۔ تاہم سوسائٹی کی بعض خواتین نہی اعلیم عالم نے این انسا جیسی خواتین عہدوسطی میں کو تھی میں گرکوں کے عالم وہ لڑکوں کے عالم وہ لڑکوں بین میں ہوگیں۔ لڑکیوں کے خاص مدارس میں تھی میں بی تعلیم کا بھی از تطام تھا۔ تاہم سوسائٹی کی بعض خواتین نہی اعلیم ہے بوئیں اور نہیں انسا جیسی خواتین عہدوسطی کی گوائی چیش کرتی ہیں۔ لے میسی کی بیش کرتی ہیں۔ بیا سے کہ کی خوص شہروں میں بی تعیم کو تھی کرتی ہوں کی اور نہیں انسان جیسی خواتی میں عہدوسطی میں کی بیٹے میں سے میں کی کو بی سے دیں کرتی ہو گیس کی کرتی ہوں کی کرتی ہوں کی کرتی ہو گیس کرتی ہوں کی کرتی ہوں کی کرتی ہوں کی کرتی ہو گیس کرتی

تعلیمی اداروں کے اقسام: مکاتب، مدارس اوراعلی تعلیمی ادارے

پورے دوروسطی میں تعلیمی ترقی کی صاحب اس کے تین طرح کے تعلیمی ادارے فراہم کرتے تھے۔ابتدائی تعلیم کے مکاتب ویدارس جوزیا دہ تر مساجد

اورخانقاہوں سے کمحق ہوتے تھان میں تحانوی درجے تک اوربعض میں اس سے ینچے ناظرہ قرآن، فارسی اور قاعدہ وابتدائی ریاضی یاعلم الحساب کی تعلیم دی جاتی تھی۔بعض ابتدائی مدارس میں حفظ کا شعبہ بھی ہوتا تھا۔ابتدائی مدارس کی تعداد کا تعین نہیں کیا جاسکتا۔ کیونکہ بہت سے علاقوں میں بی قائم ہوتے اور ثانوی مدارس میں تبدیل یاضم ہو جاتے۔ یہاں ابتدائی مکاتب و مدارس ثانوی مدارس کوطلبہ فراہم کرتے تھے۔ ابتدائی مکاتب و مدارس مساجد و خانقا ہوں سے کتی ہوتے تھے یا پھروہی شہری تعلیم وشہری علاقوں میں عطیات سے چلائے جاتے تھے۔ بیعطیات ریاستی اورعوامی دونوں ہوتے تھے بعض دفعہ وقف جائداد کے ذریعے بھی چلائے جاتے تھے۔ آج بھی بہت سارے گاؤں وقصبوں میں ان درس گاہوں (Institutions) کوعطیہ کی گئی وقف جا کداد کی نشاندہی کی جاسکتی ہے۔ دور حاضر کی طرح ان کے لیے کوئی بإضابطہ بورڈیانصابی باڈی نہیں ہوتی تھی۔ بعض مکاتب و مدارس اس ریاست یا اس خطہ کی بڑی جامعات یا مدرسے ے کتی ہوتے تھے اوران ہی کی ہدایات اورانعامات ان مکاتب ومدارس میں نافذ العمل تھے۔ بقیہ مکاتب ومدارس آزادانہ طور پرابتدائی تعلیم کی درسات میں شامل نصابات مثلاً قاعدہ،ابتدائی زبان( فارس،عربی)ابتدائی ریاضی،حفظان صحت،ناظر ۂ قر آن اوراقدار کی تعلیم دیتے تھے۔اس سطیر با قاعدہ نصابی خاکہ یا کر یکونم نہیں ہونے کی وجہ سےٹرم آخری امتحان کارواج نہیں تھا۔ ہاں مگریٹے ھائی جانے والی کتابوں کی پنجیل کے بعد تحتانہ سطح کی سند تفویض کر دی جاتی تھی۔ دورجا ضر کی طرح ہی پورےعہدوسطی میں ثانوی مدارس کی اہمیت سب سے زیادہ تھی۔بعض ثانوی مدارس میں ابتدائی مدارس بھی ہوا کرتے تھے یعنی ایک ہی جگہہ تحانوی اور ثانوی کی تعلیم کممل کرلی جاتی تھی۔ عام طور سے ثانوی مدر سے شہروں میں یا بڑے شہروں میں قائم ہوتے تھے اوراس خطے کا حاکم اس مدر سے کی سریرستی کرتا تھا۔ آپ جان چکے ہیں کہ ثانوی مدارس میں عام طور سے تحانوی تعلیم کے بعد کے نصابات اور کتابیں شامل کی جاتی تھیں۔ ثانوی مدارس میں تعلیم کا دائرہ کار (Canvas) وسیع ہوجا تا تھا۔ ایک طرف اس میں حفظ ،قر اُت ، دینیات ، حدیث ، تفاسیر ، فقه اور دیگر مذہبی اموراور قوانین کے مضامین شامل نصاب ہوتے تھے تو دوسری طرف ساجی ضروریات اور معاشی ضرور توں کی بھیل کے لیے ضروری مضامین شامل نصاب کیے جاتے تھے۔مثلاً ریاضی ،سائنسی علوم منطق وفلسفہ، جیومٹری، اکاونٹس منثی گیری اور امانت، پہائش، غذا وتغذیبہ اور علم طب کے ابتدائی نصابات شامل ہوتے تھے۔ بڑے مرکزی شہروں میں ریاست کے دارالحکومت وغیرہ میں قائم شدہ مدارس میں بڑی عمارتیں جن میں لائبر ریں اور ہاسل کھیل کا میدان پانی کی باولیاں وجھیل وطلبا کے لیے طبخ کا بھی انتظام ہوتا تھا۔عام طور سےان مدارس کے ہاسل میں طلبا کے لیے Non-Vegitarian کھانے کا انتظام تھا۔عہد وسطی کے ثانوی تعلیم سے متعلق مشہورمورخ ''ابن بطوطه'' نے لکھا ہے کہ'' عام طور سے ہر مدر سے میں ایک لائبر رہی ہوتی تھی جس میں متعدد مضامین کی بہت سی کتابیں دستیاب تھیں۔جن میں اسلا مک لٹریجر، نہ ہیات، عربی اور فارسی ادب کی کتابیں شامل تھیں بہ کتب خانے Well furnished ہوتے تھے اس کے مطابق طلبہ کے ہاسل کے پاس پارک اور لیک اور اسپورٹ گراونڈ کا بھی انتظام تھا۔ ثانوی مدارس کے پورےاخراجات اس شہر کے امیریا حکمراں کے ذریعے برداشت کیے جاتے تھے۔ تا ہم بعض شواہدسے یہ تہ چاتا ہے کہ امرا و روسا اور عام عوام بھی مختلف موقعوں پر مدرسے کے اساتذہ اور طلبا کی اعانت کرتے تھے۔ ابتدائی یا تحتانوی مدارس کی طرح بیہاں بھی کوئی Prescribed curriculum نہیں تھا۔ ہاں مگر ثانوی درجات کے لیے علماو ماہرین نے کچھ کتابیں مختص کر دی تھیں جن کی تکمیل کے بعد ثانوی درجات کے ا سنا د دے دیے جاتے تھے۔عام طور سے فارغین کو حفظ ، فارسی ،مولوی اور عالم کے اسنا د دیے جاتے تھے۔ تا ہم منشی اور کامل کی اسنا د کے ثبوت ملتے ہیں۔

تیسری طرح کے مخصوص تعلیمی ادارے وہ ہوتے تھے جنھیں مدرسہ عالیہ یا جامعہ کا درجہ حاصل تھا۔ ان میں Specialized کورسیز تخصیصی و تحقیق علوم کی تعلیم و تربیت دی جاتی تھی ایسے اداروں کی تعداد بہت کم تھی خاص طور سے ریاستی دارالحکومتوں اور مرکزی شہروں میں بیادارے قائم تھے۔ ان میں فقہی مباحث، علم الحدیث، تفاسیر، منطق و فلسفہ، طب و جراحت علم نجوم و فلکیات علم کیمیا وعلم نباتات اور مدنی انتظامات کے نصابات شامل تدریس ہوتے تھے اور زمانے کے معروف و مشہور علما و فقہا مجددین ثانوی مدارس کے فارغین کو ان اداروں میں تعلیم و تربیت فراہم کرتے تھے۔ عام طور سے شریعت کے مطابق فیصلہ کرنے والے قاضی حضرات کی تعلیم بھی نہیں اداروں میں ہوتی تھی۔ ان اداروں کے فارغین کو فاضل کامل منشی کامل، فاضل طب و زراعت اور حکیم و قاضی و

مفتی کے اسنادفراہم کیے جاتے تھے۔ان اداروں کے فارغین ثانوی مدارس میں مدرس کے فرائض انجام دیتے تھے اور چندسال کے تجربے کے بعداعلی درجات کے مدارس میں تذریبی خدمات کے لیے مامور کردیے جاتے تھے۔آپ جان چکے ہیں کہ ایسے مدارس دہلی ، فیروز آباد ، بدایوں ،آگرہ ، فتح پورسیکری ، بیدر ، مالوا ، جو نیور ، گول کنڈ ہیجا پور ، خاندیش ، ملتان ، گجرات ، کھنو، لا ہور ، سیالکوٹ اور مرشد آباد عظیم آباد میں قائم تھے۔

ندکورہ مدارس کے علاوہ عہد وسطی میں کچھ علمی مراکز ، خانقا ہوں اور درگا ہوں سے ملحق بھی تھے جہاں بزرگ صوفی علم دین اور پیرطریقت اپنے مریدین اور عام عوام کواحکام الٰہی اور شرعی قوانین ،احادیث کی روشنی میں سمجھاتے تھے بیمراکز عام طور سے مختلف خانقا ہوں درگا ہوں اور بزرگوں کے مقبروں سے کمحق ہوتے تھے اور وقف جائدا دسے ان کے اخراجات پورے ہوتے تھے۔

حکومتی سریرسی اور تعلیمی ترقی

تغلیمی نظام دراصل دوروسطی کے تعلیمی نظام کی دین ہے۔ یہی نہیں یہ بھی وضاحت کی ہے کہ آج بھی ہم تعلیم کو پوری طرح مفت نہیں کر پائے جبکہ دوروسطی کے جاتے ہیں نظام دراصل دوروسطی کے تعلیمی نظام دراصل دوروسطی کے تعلیمی نظام کی دین ہے۔ یہی نہیں یہ بھی وضاحت کی گئی ہے کہ آج بھی ہم تعلیم کو پوری طرح مفت نہیں کر پائے جبکہ دوروسطی کے بیشتر مدارس خواہ وہ تحقانوی ہوں وسطانوی سطح کے ہول یا اعلی کسی بھی سطح کے طلبا سے کسی طرح کی فیس نہیں گی جاتی تھی حتی کہ ان کی ہاسٹل اور مطبخ کے اخراجات بھی مدارس کے ناظم اور حکومتی سر پرستی میں عطیات کرنے والے افراد کے ذریعہ برداشت کیے جاتے تھے۔ بعض مدارس کو براہ راست حکومت وقت یا حاکم وقت کی اعانت اور اس مدرسے کے تمام تعلیمی اخراجات خواہ وہ اساتذہ کی تنخواہ ہو یا طلبا پرخرج کیے جانے والے اخراجات سب کے سب حکومت وقت یا حاکم وقت کی اعانت سے ہوتے تھے۔ دوروسطی کے دونوں حصوں میں مختلف مدارس اور تعلیمی اداروں کے لیے حکمران طبقے نے بڑی تعداد میں جاگیریں وقف کی تھیں جن کے ذریعے ان تعلیمی اداروں کے اخراجات چلائے جاتے تھے۔ یہی نہیں پہلی بار Meritorious ( ذبین اور غریب ) طلبا کے لیے اسکالر شپ کا نظام دوروسطی میں خواہ والی برکش حکومت اور آزادی کے بعد جدید دورومیں بھی نافذ کیا جاتا ہے۔

## 2.4.2 مندونظام تعليم

ہندوستان پرمسلمان فاتحین کے غلبے کے بعد بھی یہاں کی ہندواور بدھ تہذیب وتدن کوسلطانوں ∕ بادشاہوں نے ہٹانے یامٹانے کی قطعی کوشش نہ کی بلکہ ان کواسی نئج پرتر تی کے مواقع فراہم کیے خواہ سلطنت دور ہو یامٹل دور دونوں میں غیر مسلم علما اور پنڈتوں ومٹھ کے ذمہ داروں کوکسی طرح کی گزندنہ پہنچائی گئ بلکہ ان کے بہت سارے رسم ورواج کومسلمانوں نے بھی جزوی طور پراپنالیا۔ (محم عمر مسلمانوں پر ہندو تہذیب کااثر)

ان کی مذہبی زبانیں بالی، پراکرت اور سنسکرت کے فروغ کو خاطر خواہ مواقع دیے گئے۔ ہندوستان میں جب مسلمانوں نے با قاعدہ سلطنت قائم کر لی تو پرھمنی اور بدھ نظام تعلیم جو پہلے سے رائج تھے دونوں پر اسلام کے نظام کا اثر پڑا اور اسلامی نظام پر مقامی تاثر قائم ہوگیا۔ ہندوستانی علوم کے ساتھ ساتھ ہندو عالموں نے ضرورت کے مطابق عربی اور فارسی زبانوں میں مہارت حاصل کی اور بغیر کسی تعصب کے شاہی درباروں میں اعلی منصوبوں پر فائز ہوئے۔ اسلامی فلے اور اور ہندو فلے وار ہندو وار ہندو اور ہدھ مٹھوں اور تعلیمی اداروں کو بھی حکومت میں جس طرح اسلامک مدارس مکا تب کوریائی /حکومت کی امداد جا گیریں ، عطیات عطا کی گئی تھیں اس خاطر خواہ تعداد میں ہندو علما اور ماہم کی گئی ہوت کے بعد بعض نہ ہی اور تدنی امور کو جوں کا توں رکھا گیا اور انہیں ہی حکومت کی طرف سے اعانت فرا ہم کی گئی۔ گروکول سٹم جہاں جہاں قائم تھا اسے بھی کسی طرح کی کوئی مداخلت نہیں کی گئی اور مقامی انتظامیہ کی طرف سے بعض گروکول کو جا گیریں عطا کی گئیں تا کہ تعلیم قعلم کا بغیر روک ٹوک کے جاری رہے۔

# 2.5 دورِجد يدمين تعليم (قبل اور بعداز آزادي)

#### Education during Modern Period (Pre-Independent & Post-Independent Era)

## 2.5.1 تعليم-قبل از آزادي

ہندوستان کی سرزمین پرانے زمانے سے ہی غیر ملکیوں کے لیے باعث کشش رہی کیونکہ دنیا کے بہت سے خطے اسے تعلیمی ، تدنی اور معاثی طور پر تی یافتہ ملک تصور کرتے تھے۔ 1458ء میں پرتگالی باشند کے محدو کو پین کی کا کہ تھروں کی استہ ہمورا کیا اور متعدد یوروپین ہندوستان میں سمندری راستہ ہمورا کیا اور متعدد یوروپین ہندوستان میں سمندری راستے سے تجارت کی غرض سے آنا شروع ہوئے۔ بیسلسلہ سوسال سے زائد جاری رہا۔ انگریز ، ڈی ، فرانسیسی اور ڈینش تا جروں نے تجارت کی غرض ہے آنا شروع ہوئے۔ بیسلسلہ سوسال سے زائد جاری رہا۔ انگریز ، ڈی ، فرانسیسی اور ڈیشش تا جروں نے تجارتی کی دوڑ بھی قائم رکھی۔ مغلیہ سلطنت کے زوال نے ہندوستان میں انتشار کی صورت پیدا کر دی اور پی باشندوں میں ہندوستان کی ختلف علاقوں پر اقتدار کے لیے شکش شروع ہوگئی۔ اس شکش میں ڈینش ، ڈی باشندوں نے پہلے اور پھر فرانسیسیوں نے ہتھیا رڈال دیے اور ہندوستان انگریز وں کے زیرا ثر آگیا۔ حالات کی جانگاری میں برطانوی عہد میں تعلیمی ترقی کا مطالعہ کررہے ہیں لیکن جب تک سیاسی اور ساجی حالات کی جانگاری نہیں ہو سکے گی تب تک تعلیمی ترقی کو ساتھ سیاسی تبدیلی اور اتار چڑھاؤ کے ساتھ ساتھ ساجی تربی کی مطالعہ بھی ضروری ہے۔

یوروپی مما لک کے باشندوں کا تعلیم مشن قائم کرنے کا مقصد تعلیم کی ترویج سے زیادہ عیسائی مذہب کی تبلیغ تھی۔ لہذا اُن کے ذریعیم مبکئ کو چین، چیتے گاؤ، ہگلی اورد من ودیپ وغیرہ میں پرائری تعلیم کے ادار سے قائم ہوئے۔ 1575ء میں گوا میں پہلاکا لجے کھولا گیا اور باندرا بمبئی میں 1577ء میں کالجے کا قیام ہوا۔ 1613ء میں ایسٹ انڈیا کمپنی کے قیام کے بعد برطانوی تعلیم کے دور کا آغاز ہوتا ہے۔ 1695ء میں ایک چارٹر کے ذریعے برٹش حکومت نے ایسٹ انڈیا کمپنی کو مشنری اسکول قائم کرنے کی اجازت دے دی ایسٹ انڈیا کمپنی نے 1731ء تک بنگال ممبئی، مدراس وغیرہ میں سینکٹروں کی تعداد میں پرائمری اسکول قائم کے بعد از ان مدراس میں ایک ٹانوی اسکول کا بھی قیام مل میں آیا۔ آپ جان چکے ہیں کہ 18 ویں صدی کے وسط تک انگریزوں نے اپنے حریف یوروپین، کئے۔ بعد از ان مدراس میں ایک ٹانوی اسکول کا بھی قیام مل میں آیا۔ آپ جان چکے ہیں کہ 18 ویں صدی کے وسط تک انگریزوں نے اپنے حریف یوروپین، پرتگالیوں، ڈچوں اور فرانسیسیوں پر سبقت حاصل کر لی تھی اور 1755ء میں اسے حق دیوانی کے حصول کے ساتھ ساتھ کمپنی کو ہندوستان میں حکومت کرنے کا اختیار بھی مل گیا۔

10,000ء تک اور اس سے ہندوستان میں تعلیم کا ایک نیا باب شروع ہوتا ہے جو 1854ء کے وڈس ڈسپنج پڑتم ہوتا ہے۔ یہاں سے 1900ء تک کا زمانہ ہندوستان میں تعلیمی تی کا ایک الگ زمانہ ہندوستان میں تعلیمی تی کا ایک الگ زمانہ ہے۔ 1813ء کے چارٹرا یکٹ کی روسے سرکار کو تعلیم کی ذمہ داری سوپنی گئی تھی اور اس کے لیے 10,000 کو جہ سے 1833ء تک کمپنی نے تعلیمی لوپڈ مختص کیے گئے لیکن 10 سال میں بھی غیر یقینی صورتحال کی وجہ سے یہ تم خرچ نہ ہوسکی اور مشرق و مغرب کے اختلاف کی وجہ سے 1833ء تک کمپنی نے تعلیمی معاملات میں عدم دلچی کا مظاہرہ کیا۔ اصل مسئلہ ذریعے تعلیم تعلیم طریقوں کا تھا۔ 1831ء میں ایک کمپٹی قائم کی گئی تھی جو اس نتیج پر پہٹی کے ہندوستانی سائنس اور دوسرے علوم عربی، فارس اور سنسکرت کے ذریعے پڑھائے جا کئیں۔ محدود اگریز ی تعلیم دی جائے اور علاقائی زبانوں کے ذریعے بھی تعلیم کا انتظام ہو۔ 1824ء میں برطانوی سرکار نے گورنر جزل کو ہندوستانیوں کی تعلیم کے متعلق ہدایت نامہ جاری کیا اور اس مقصد کی بخیل کے لیے کہنی کو ہوشم کی امداد کی پیش کشر بھی کی گئی۔ جس کے نتیج میں کلکت مدرسہ اور بنارس سنسکرت کا لیج کی از سرنو تنظیم، آگرہ ، دبلی ، مرشد آباد اور کلکت میں مشرق علوم کے لیے کالجوں کا قیام کلکت جبولیشن پریس کے قیام اور یورو پی زبانوں کے سائنسی و سابی علوم کی کتابوں کرتر جے کی بات کی گئی۔ 1933ء کے چارٹرا یکٹ پرغور کرنے کے بعد عیسائی مہنوں کو مہولت فراہم کرنے کی فیصلہ کیا گیا جس کے تحت 10 لاگور و یہ سیالا نہ اور ایک لا (Law) ممبر کی تقرری کو منظوری ملی۔ اس جارٹر کی وجہ سے اور لارڈ

میکا لے جیسے الممبر کی وجہ سے ہندوستان میں تعلیمی ترقی کے امکانات روثن ہوگئے۔ 10 جون 1834ء انگریزی کے ایک ماہر لارڈ میکا لے کو کمیٹی کے لامینیجر کی حثیت سے ہندوستان بھیجا گیا۔ 8 فروری 1835ء کو انہوں نے اپنی تاریخی تجویز میکا لے منٹس کی صورت میں پیش کی۔ 1833ء اور 1853ء کے درمیان بھال ممبئی، مدراس، صوبہ سرحد پنجاب اور اتر پردیش میں انگریزی تعلیم کی تیزی سے ترقی ہوئی اور پیشہ ورانہ تعلیم مثلاً طب، انجینیئر نگ اور قانون کے تعلیم ادارے بھی قائم ہوئے جس نے Wood ڈسپینچ کی راہ ہموار کی۔

ہندوستان میں تعلیم کے مسائل پراز سرنو جائزہ لینے کے لیے ایک سروے کیا گیا اور اس سروے کے نتائج پر بینی سفار شات یعنی Wood ڈسپہنچ کا اعلان کیا گیا۔ Wood ٹر بیٹی ہندوستانی نظام تعلیم میں سنگ میل کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس کی تفصیل بھی آ گے آپ ملاحظہ فرمائیں گے۔ ہندوستانی تعلیم کی ترقی کے سلسلے میں آزادی سے پہلے بہت سارے اتار چڑھاؤ آئے۔ 1857ء کا انقلاب، ہٹر کمیشن، کی سفار شات اور دائرہ کا رابتدائی ٹانوی اور اعلی تعلیم کی ترقی کے سلسلے میں آزادی سے پہلے بہت سارے اتار چڑھاؤ آئے۔ 1857ء کا انقلاب، ہٹر کمیشن، کی سفار شات اور دائرہ کا رابتدائی ٹانوی اور اعلی تعلیم کی ترقی کے لیے امداد اور وسائل تعلیم نسوال اور دوسرے بسماندہ طبقات کی تعلیم ترقی کی اور یونیورسٹی کمیشن کی تجاویز اور محتلف علاقوں میں یونیورسٹیوں کے قیام کے متعلق آپ آگے کی صفحات میں مطالعہ کریں گے۔ Govt. of Indian Act - 1935 کے تعلیم مضمرات اور گاندھی جی کی پیش کردہ بنیا دی تعلیم کے تصور کا مطالعہ بھی اگلی ذیلی اکا ئیوں میں شامل ہیں۔

## حارثرا ميك 1813

ایسٹ انڈیا کمپنی کے دوراقتذار کا یہ پہلا باضابطہ قانونی عمل تھااس کے ذریعے سرکار کوتعلیم کی ذمہ داری سونپی گئی اوراس کے لیے تقریباً ایک لاکھ روپئی کئی کہنی کے عہد بداروں میں اس سے متعلق کئی شکوک وشبہات رہے۔ ہندوستانی پس منظر میں تعلیم کو جو مسائل درپیش ہتے وہ اس موقعے پرزیر بحث آئے۔ پہلا مسکہ بیتھا کہ کیا ہندوستانیوں کی تعلیم اورا نکے مذہب کی تبدیلی کرانے کے لیے مشنریوں کو ہندوستان جانے اور کمپنی کے زیر تسلط علاقوں میں کام کرنے کی اجازت دی جائے؟ کیا ایسٹ انڈیا کمپنی کو ہندوستانی عوام کی تعلیم کی ذمہ داری قبول کرنی چاہیے۔ اگر ہاں تو یہ ذمہ داریاں کن تعلیمی سرگر میوں تک محدود ہونگی اوران کے حدود کیا ہونگے۔ پہلے مسئلہ رحل کے لیے چارٹرا یکٹ میں بیان کی گئی تفصیل یوں تھی۔

'' تیر ہواں ریز رویش جس میں حقیقت سارامشنری سوال درج تھا پہتھا کہ اس کمیٹی کی رائے ہے کہ ہندوستان میں برطانوی شعور پیدا کرنے کے لیے دیمی باشندوں کی خوشحالی اور انکے مفاد کوفروغ دینا اس ملک کا فرض ہے اور بیکہ ایسے اقد امات اٹھائے جانے چاہیے جن سے وہاں کے لوگوں کی اخلاقی ترقی ہواور وہ مفیدعلوم سے متعارف ہوں ۔ ان فہ کورہ مقاصد کی ترقی اور اعانت کے لئے ہندوستان جانے یا وہاں رہنے کے خواہش مندلوگوں کو قانون کے ذریعے مناسب آسانیاں فراہم کی جانی چاہیے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ مشنر یوں کو ہندوستان میں داخل ہونے اور وہاں رہنے کی اجازت ہوگی ۔ وہاں وہ تبلغ کر تعمیل کر سکتے ہیں۔'' وہا گھر کی تغییر کر سکتے ہیں اور تمام فہ ہبی فرائض ادا کر سکتے ہیں۔ مخضراً بیکہ وسیع تر معنوں میں اپنے مشنری فرائض کی پوری پیکمیل کر سکتے ہیں۔'' وہوں وہ موسلا کے وہوں میں اپنے مشنری فرائض کی پوری پیکمیل کر سکتے ہیں۔'' وہوں میں اس کو مشنری فرائض کی پوری پیکمیل کر سکتے ہیں۔'' وہوں کہ وہوں میں اس کے مشنری فرائض کی پوری پیکمیل کر سکتے ہیں۔'' وہوں کے وہوں میں اس کے مشنری فرائض کی پوری پیکمیل کر سکتے ہیں۔'' وہوں کے وہوں میں اس کے مشنری فرائض کی بوری پیکمیل کر سکتے ہیں۔'' وہوں کہ کی میں اس کے مشنری فرائض کی پوری پیکمیل کر سکتے ہیں۔' وہوں کو میں اس کو میں اس کے مشنری فرائض کی پوری پیکمیل کر سکتے ہیں۔' وہوں کو میں اس کے مشنری میں اس کے مشنری کی جو کر میں اس کے مشنری کی میں اس کے مشنری کر وہوں کی میں اس کے مشنری کر ان کی کو کر سکتے ہیں۔ وہوں کی میں اس کے مشنری میں اس کے میں میں اس کے مشنری کر سکتے ہوں کو کر ان کی کر سکتے ہوں کر سکتا کر ان کی میں کر سکتے ہوں کی مطلب کے مشنری کر سکتا کو کر سکتا ہیں کر سکتا ہوں کر سکتا ہوں کی میں کر سکتا ہوں کر

## بحواله سيدنوراللداورج بي نائك' تاريخ تعليم منذ صفح نمبر 82-83

ندکورہ دوسرے مسکے کی سب سے شدید خالفت ڈائر کیڑس کی طرف سے ہوئی کیونکہ ان دنوں خود انگلتان میں بھی تعلیم کا شعبہ اسٹیٹ کی ذمہ داری ایسٹ انڈیا کمپنی بھی نہیں لینا چاہتی تھی ۔ انہیں اندیشہ تھا کہ اس چارٹر کے نفاذ کے بعد کمپنی کے منافع میں گراوٹ آئے گی۔ چارٹرا یکٹ کی ناکامی یا یوں کہیے کہ نافذ العمل نہ ہونے کی ایک وجہ ہندوستانیوں کی بے سی بھی تھی کیونکہ مغلیہ سلطنت کے زوال کے بعد ملک میں قانون اور نظم ضبط کی بالا دسی ختم ہوگئی تھی اور ان حالات میں کمپنی کو ہندوستانی عوام کی تعلیم کی ذمہ داری قبول کرنا کوئی آسان کا منہیں تھا۔ آخر کارایسٹ انڈیا کمپنی کے ڈائر کیٹرس ریزرویشن پاس کرانے میں کامیاب ہوگئے جو چارٹر کا 47 وال سیکشن کی روسے' گورنر جزل

ان کاونسل کا بیتکم آئینی ہوگا کہ مذکورہ مضمون علاقوں میں فوجی ،شہری اور تجارتی شعبوں کے اخراجات اور قرضوں کے سود کے قاعدوں کے مطابق ادائیگی کے بعد منافوں اور محصول کی بچت میں سے ہرسال ایک مخصوص رقم کوجوایک لاکھ سے کم نہیں ہوگی الگ نکالی جائیگی اور اسے ادب کی تروت کوتر تی اور تعلیم یا فتہ لوگوں کی ہمت افزائی کے لیے اور ہندوستان کے برطانوی مقبولیت میں رہنے والوں کوسائنسی علم سے متعارف کرانے اور اس کی ترویج کے لیے خرج کیا جائے۔ (نور اللہ اور ج پی نائک تاریخ تعلیم ہند صفح نمبر 84)

جن ماہرین کا بیخیال تھا کہ ادب (جس میں عربی اور سنسکرت کے کلاسکی ادب) کی ترون کی پڑھے لکھے ہندوستانیوں کی ہمت افزائی مغربی سائنس کی تعلیم جن کا فروغ ایسٹ انڈیا کمپنی کے علاقے میں ہونا چاہیے وہ ہندوستان کی تاریخ وتدن سے اورادب سے متاثر تھے۔ پچھلوگوں کا خیال تھا کہ شرق و مغرب میں روثن خیالی اور سائنسی علوم کی ترون کی وترقی سے پرانے ڈھنگ کی تعلیم اور مشنریوں کی تبلیغی سرگرمیوں پر روک لگائی جاسکتی ہے۔ کل ملا کر 1813 کا چارٹر ایک ہندوستان تعلیم کی تاریخ میں شامل کر لیا گیا۔ اگلے برسوں میں تعلیم افراجات کو کمپنی کے فرائض میں شامل کر لیا گیا۔ اگلے برسوں میں تعلیم سرگرمیوں پرخرج کرنے کے لئے پہلے کی بہنبت زیادہ رقم منظور ہوئی۔

لارڈ میکالے کی تعلیمی پالیسی 1835

عپارٹرا کیٹ 1813 کی ٹین نہر 143 اور ایک الکورو پیری تعلیمی افراجات پرایک اگر بیزعالم الرؤ میکا لے سے رائے طلب کی گئی۔ 2 فروری 1835 کو انہوں نے اپنی تاریخی تجویز جوز' مکا لے منٹس' کے نام سے مشہور ہے بیش کی۔ الرؤ میکا لے اصل میں ایسٹ انڈیا کمپنی کے پہلے الاممبر کی حقیت سے ہندوستان آئے تھے وہ اس گرانٹ سے متنفل تھے کہ جو مشرقی علوم کی تعلیم کے لیے فرج کرچی کرنے کی بات کہی گئی تھی لیکن وہ مغربی علوم کو مشرقی علوم سے برتر بچھتے ہندوستان میں لارؤ بینک نے انہیں عوامی تعلیمی کمپٹی کی سربراہی بھی سونپ دی۔ میکا لے منٹس میں ہندوستانی اوب و تیمن کو تھیز نظر سے دیوا گئی تھی اور اس کی گئی تھی۔ میکا لے نے منسکرت اور عرفی اور بربراہی بھی سونپ دی۔ میکا لے منسل میں ہندوستانی اور میں کی کہایوں کا ایک سیلف ہندوستان اور تجویز کئی تھی کہا گئی تھی کہاں آزادی دی گئی۔ میکا لے کے مطابق یوروپ کی کی انچی لائبریری کی کہایوں کا ایک سیلف ہندوستان اور عور کے کہا تھی تھی ہندوستان اور عربی کو تھی اور کو اور کو اور کی کی انہوں کا ایک سیلف ہندوستان اور عور کے کہا تھی کہا ہوں کہا کہا کہا کہ کہا کہ اور کو سیل کی میک کہا تھی کہا کہ کہا کہ کہا کہ از بروست ما می تھا در ان اور کو طبیع کو انہوں کو انہوں کو انہوں کی کی انہوں کا ایک سیلف ہندوستان اور عور کی تھی گئی ہوں کی کی انہوں کا ایک سیلف ہندوستان میں میں کہا ہوں کے در ایک کی ذور و جی کی ناز کی درمیان را ابطے کا کام کر سے اس طبقہ کو انہوں کو ایک تعلیم کو طبیع کی دور میں درمیان را ابطے کا کا کام کر سے اس طبقہ کو نسلا ہندوستانی ہیں ان کو ان کو ان کو ان کو خوال سے خوالی کو دور کو تھی کی درمیان را ابطے کا کا کام کر سے اس طبقہ کو نسلا ہندوستان میں علاقائی زبان اور کل کیا ہے کہا ہے تھے۔ اور انگریزی ذرایع تعلیم کے موافق مادری زبان کو ای وجہ سے بہت صد کی خور میں درائی کی ان کو ان کے ذرائی کے درمیان را ابطے کا کام کر سے اس طبقہ کو نسلا ہندوستان میں علاقائی زبان اور کل کیا نے کو تعلیم کے خوالف شبھے۔ اور انگریزی ذرایع تعلیم کے موافق مادری کو ان کو ان کو ان کو در لیے تعلیم کے دور میکن کو در ایو تعلیم کے موافق میں مادری زبان کو ای کو در سے تعلیم کو خوالف شبھے۔ ان کے ذرائی کو در ایو تعلیم کی کو دور بیات کو تعلیم کے کو دور انسان میں میں کو دور کو تعلیم کو کو کو دور کو تعلیم کو دور کو تو کو کو کو کو کو کو کو کو کو کو

''تمام پارٹیاں اس بات پرمتفق معلوم ہوتی ہیں اور وہ بیر کہ ہندوستان کے اس جھے کے باشندوں کے ہاں نہ تو ادبی سر مایا ہے نہ ہی سائنٹیفک معلومات اور وہ اتنی کم مابیا ورٹھیٹھ ہیں کہ جب تک ان کوکسی دوسر نے ذریعوں سے مالا مال نہ کیا جائے ان میں سے کسی میں بھی مفیداد بی علمی ،کام کونتقل کرنے کا کام آسان نہ ہوگا۔ اس بات سے بھی ہر طرف اتفاق نظر آتا ہے کہ اعلیٰ تعلیم کی استطاعت رکھنے والوں کا ذہنی ارتقاصرف اسی زبان کے ذریعے کیا جا سکتا ہے جو مقامی نہ ہو۔''

(بحواله: سيدنورالله و ج\_مي - نائك تاريخ تعليم ہند صفحه نمبر 100)

کل ملاکرمیکالے کی سفارشات کا ہندوستان کے تعلیمی منظر پر دوررس اثر پڑا۔اس کی کچھ خامیاں ضرور تھیں لیکن ان خامیوں کی نشاندہی کے بعد ہندوستان کی دلیمی تعلیم میں بھی سدھار ہونے لگا اور بہت حد تک جدیدعلوم کوانگریزی کے ذریعے باتر جمہ کے ذریعہ پھیلنے کا موقع ملا۔ ووڈ ڈسیسی (1854) Wood Despatch :۔

- (i) عوامی تعلیم کوسر کاری ذمه داری قرار دیا گیا۔اخلاقی تعلیم اور دبی نشونما کے علاوہ مشنریوں کے کام تعلیم یافتہ افرادیپدا کرنے کی ذمه داری بھی سونپی گئی۔
- (ii) یورو پی زبان وادب کومشرقی علوم کے ساتھ ساتھ نصاب میں شامل کیا گیا اور انگریزی کے ساتھ ساتھ ہندوستانی زبانوں کو ذریعہ تعلیم کے لئے سلیم کیا گیا۔
- (iii) یہ بھی بات زبرغور آئی کہ پیشہ وارانہ تعلیم اور تعلیم نسواں کی طرف خصوصی توجہ دی جانی چا ہیے۔ تعلیم یا فتہ افراد کونو کر یوں میں ترجیح کے ساتھ ساتھ ہندوستانی زبانوں میں تصنیف و تالیف کے لئے ہمت افزائی کی گئی اور ہندوستان کے ایک بڑے نہ ہبی طبقہ''مسلمان'' کواس تعلیمی پالیسی کا حصہ بنایا گیا۔ Wood Despatch کی اہم سفار شات میں
  - (i) مرصوبه میں ایک محکمة علیم کا قیام ہونا چاہیے جس کا سربراہ ناظم تعلیمات ہو۔
  - (ii) کلکته مدارس اور بمبئی میں یو نیورسٹیاں قائم کی جا کیں اوران یو نیورسٹیوں میں جانسلر، وائس جانسلراور فیلوتعینات کیے جا کیں۔
    - (iii) عوامی تعلیم پرز ور دیا جائے۔
    - (iv) تعلیم کے لئے مالی امداد کا ایک الگ نظام قائم کیا جائے۔
    - (v) اساتذہ کی تربیت کے لئے خصوصی ادارے قائم کیے جائیں۔
      - (vi) تعلیم نسوال پرخصوصی توجه دی جائے۔

اس طرح Wood's Despatch کی سفارشات، برطانوی حکومت کمپنی سرکار اور ہندوستانی عوام سب کے مفادییں تھیں اس ڈسپیج کو برطانوی

عہد میں تعلیم کے لئے سنگ میل کی حیثیت حاصل ہے۔ لیکن اس پر پوری طرح عمل درآ مدنہ ہوسکا کیونکہ اس کے چند سال بعد ہی 1857 میں انقلاب رونما ہو گیا۔ اور اس کے بعد ہندوستان پر برطانیہ کاراست کنٹرول ہو گیا۔ تاہم 1857 سے 1900 تک اس ڈسپنچ کی سفار شات کے اثر ات دیکھے جاسکتے ہیں۔ لارڈ کرزن کی تعلیمی یا کیسی:

یکھلے صفحات میں آپ یہ جان چکے ہیں کہ Wood Despatch 1854 میں انتقاب کی وجہ سے Despatch کی سفارشات عمل میں ندلائی جاسکیں اور ہندوستان میں ایک نے عہد کا آغاز ہوگیا۔ ہندوستان بالواسطہ برطانوی تاج کے زیر نگیں آگیا۔ 1857 سے 1900 تک کا دور ہندوستانی معاشرے اور تعلیم دونوں کے لئے ہنگامہ خیز رہا۔ 1898 کے بعد لارڈ کرزن کے تعلیم سدھار کا عہد آتا ہے جس میں ہندوستان کی تعلیم کی تاریخ میں یکسرتبد ملی آگئی۔ اب تعلیم کے لیے پہلے سے زیادہ سرما پیختی کیا جانے لگا اور تعلیم میں ریاست کا فعال کردار ہونے لگا۔ ہرس کے تعلیمی اداروں میں تعلیمی معیار میں بہتری کی کوشش کی جانے گی اور ہر معیار و ہر تم کی تعلیم میں بے مثال تو تعلیم واقع ہوئی۔ یہوبی زمانہ ہے جس میں ہندوستانی قوم پرتی کی معیار میں بہتری کی کوشش کی جانے گی اور ہر معیار و ہر تم کی تعلیم میں اور 1902 سے پہلی جنگ عظیم کے شروع ہوئے تک بڑے مالی و سائل میں معیار میں بہتری کی کوشوں کے در میان اچھے اور شخکم مالی تعلیم اور 1902 سے پہلی جنگ عظیم کے شروع ہوئی اور صوبائی حکومتوں معاسل ہوئے۔ مرکزی اور صوبائی حکومتوں کے در میان اچھے اور شخکم مالی تعلیم میں اضافہ کیا۔ اب تعلیم میں سرکار کی گرانٹ این ایڈ کی پالیسی بدل گئی۔ لارڈ نے تعلیم کی شخصے میں زیادہ سرما بیصرف کیا۔ مرکزی سرکار نے بھی اپنی امداد میں اضافہ کیا۔ اب تعلیم میں سرکار کی گرانٹ این ایڈ کی پالیسی بدل گئی۔ لارڈ کی بنیاد پر آئی تو سیچ کی بات بھی گئی۔ لارڈ کرزن نے ابتدائی تعلیم کی تو سیچ کے لیے زیادہ زور تو نہیں دیا لیکن ان کے معیار کو بلند کر نے کے لیے دیادہ زور تو نہیں دیا لیکن ان کے معیار کو بلند کر نے کے لیے دیادہ زور تو نہیں دیا لیکن ان کے معیار کو بلند کر نے کے لیے دیادہ نور تو نہیں دیا لیکن ان کے معیار کو بلند کر نے کے لیے دیادہ نور تو نہیں دیا لیکن ان کے معیار کو بلند کر نے کے لیے دیادہ شور کی کوشور کی کوشش کی کوشش کی کوشور کی کوشش کی دیا گئی کی دیادہ کی کوشش کی کی دور تو نہیں دیا لیکن ان کے معیار کو بلند کر نے نے ایک کی کوشش کی کوشش کی کی دور تو نہیں دیا لیکن ان کے معیار کو بلند کر نے نے ایک کی کوشش کی کوششور کی کوششور کی کوششور کی کوششور کی کوشرور کی کوشرور کی کی کوششور کی کوششور کی کوشرور کی کوشرور کی کوشرور کی کوشرور کی کوشرور کی کی کوششور کی کوشرور کی کی کوشرور کی کی کوشرور کی کرزن کے کوشرور کی کی کوشرور کی کوشرور کی

لارڈ کرزن ہندوستانی عوام کے نمائندوں کے لازمی ابتدائی تعلیم کے مطالبے کو ماننے کے لئے تیاز نہیں ہوئے لیکن ثانوی مدرسوں اور کالج کی منزلوں پرتوسیع کے ہرامکان کوقبول کیا۔ شرط صرف بیتھی کتعلیمی معیار کو بلندر کھا جائے۔ بیکہا جاسکتا ہے کہ لارڈ کرزن کے پورے دور میں تعلیمی توسیع سے زیادہ تعلیمی معیار پردھیان دیا گیا۔

اس زمانے میں قوم پرتی کار جمان آزادی کے لئے جدو جہداور پہلی جنگ عظیم نے تعلیمی توسیع اوراس کے معیار کوٹیس پہنچایا۔ کرزن کے اپنے پروگرام کے مطابق اعلیٰ تعلیم کی اصلاح کو اولیت دی جانی تھی چنا نچے اس مقصد کے لیے 27 جنوری 1902 کو ایک کمیٹن مقرر کیا گیا جو ہرطانوی ہندوستان میں قائم یو نیورسٹیوں کی موجودہ حالت اور ترقی کے امکانات کا پیة لگائے اور اس کے آئین اور کام کی اصلاح کے لیے طریقہ طئے کرے۔ اس کمیٹن کو انڈین یو نیورسٹیوں کی موجودہ حالت اور ترقی کے امکانات کا پیة لگائے اور اس کے آئین اور کام کی اصلاح کے لیے طریقہ طئے کرے۔ اس کمیٹن کو انڈین یو نیورسٹیوں کی اصلاح کے بارے میں ۔ ہندوستانی یو نیورسٹیوں کی اضام کی تشکیل یو نیورسٹیوں کی اصلاح کے بارے میں ۔ ہندوستانی یو نیورسٹیوں کے نظام کی تشکیل نوکے لئے بنیا دی ضرورتوں اور بنیا دی تبدیلیوں کو بھی موضوع نہیں بنایا گیا۔ کمیشن کی سفارشات صرف 5 نکات پر محدودر ہیں وہ بیکہ یو نیورسٹیوں کی نظام کی تشکیل تنظیم نو ہو ، کا لیجوں اور یو نیورسٹیوں کی زیادہ تخت اور منظم گرانی کی جائے اور الحاق کی شرائط کو تخت بنایا جائے ۔ طالب علموں کر ہنے اور کام کرنے کے حالات کی طرف زیادہ توجہ کی جائے ۔ یو نیورسٹیاں تدریکی فرائض کی ذہراری کے حدود مقرر کریں اور نصاب اور انتظام کے طریقوں میں تبدیلیاں لائی جا نمیں ۔ اس کی صرف تین سفارشات کو انڈین یو نیورسٹین میں جو 1904 میں شامل کیا گیا۔ 1904 کے یو نیورسٹی ایکٹ پر ہندوستانی رائے عامہ نے شدید مخالفت کی ۔ خاص کی صرف تین سفارشات کو انڈین یو نیورسٹیز میں وہ اوالی کی تحد در کھنے اور کا لمجوں کے الحاق کی تخد ان کو خلاف۔

کرزن نے کالج کی تعلیم سے متعلق کی اصلاحات کیں جیسے پرائیویٹ کالجوں کی امداد میں اضافہ کیا گیا تا کہ وہ اپنے آپ کو یونیورسٹیوں کے ضابطوں کے تحت بلند معیار بناسکیں۔ کتب خانوں، ہاٹلوں وغیرہ کی سہولتیں پہلے سے بہتر فراہم کی گئیں۔ 05-1904 اور 09-1908 کے درمیان کالج کی تعلیم کے لیے ساڑھے تیرہ لاکھ (1350000) روپیوں کی گرانٹ ان ایڈمنظور کی گئی۔ آرٹس، سائنس اور تدریس کی سہولتوں کے لئے خاص طور پر امداد فراہم کی گئی۔

ثانوی تعلیم کے لئے بھی لارڈ کرزن کے پچھ مشور ہے اور فیصلے یا در کھنے کے قابل ہیں۔ ثانوی تعلیم کے نبی اداروں میں جن کی آمدنی کا دارومدار طلبا کے فیسوں پر تھا جوسرف امتحان کی تیاری کرنے والے اداروں کی حیثیت رکھتے تھے جن کا کام کسی طرح بھی قابل اطمینان نہیں تھا۔ لارڈ کرزن نے ثانوی تعلیم کے فیسوں پر تھا جوسرف امتحان کی تیاری کرنے والے اداروں کی حیثیت رکھتے تھے جن کا کام کسی طرح بھی قابل اطمینان نہیں تھا۔ لارڈ کرزن نے ثانوی تعلیم کے جانے مغیرہ کے ساتھ معین کرنا چاہیے۔ ثانوی تعلیم کے اسنادکو یو نیورسٹیوں کی طرف تسلیم کے جانے ، غیر تسلیم شدہ اسکولوں سے تسلیم شدہ اسکولوں میں منتقل کی ممانعت وغیرہ کے ساتھ معین کرنا چاہیے۔ ثانوی تعلیم میں لارڈ کرزن کی پالیسی کا اصل مقصد تدریس کے معیار میں اصلاح و ترتی تھا۔ اس زمانے میں مرکاری اسکولوں کی کارکردگی کو بہتر بنانے کے لیے بڑی بڑی گرنٹ کی پالیسی کا اصل مقصد تدریس کے معیار میں اصلاح و ترتی تھا۔ اس زمانے میں مرکاری اسکولوں کی کارکردگی کو بہتر بنانے کے لیے بڑی بڑی گرنٹ گرنٹ کی پالیسی کا اصل مقصد تدریس کے معیار میں اور دیا گیا۔ اور نے تربیت معیاروں کو اسکولوں کے لیے اساتذہ کی ٹرینٹ کی ضرورت پرزوردیا گیا۔ اور ختر بیتی اسکولوں کے لیے اساتذہ کی ٹرینٹ کی ضرورت پرزوردیا گیا۔ اور نے تربیتی کی مادری زبان کوخاص توجہ دی جائے تا کہ بچے ہائی اسکول کی سطح کی مادری ذبان کوخاص توجہ دی جائے تا کہ بچے ہائی اسکول کی سطح کی ادری ذبان کوخاص توجہ دی جائے تا کہ بچے ہائی اسکول کی سطح کی ادری ذبان کوخاص توجہ دی جائے تا کہ بچے ہائی اسکول کی سطح کی مادری ذبان کوخاص توجہ دی جائے تا کہ بچے ہائی اسکول کی سطح کی دو تو تعلیم کے لائق بن جائیں۔

لارڈ کرزن نے تعلیم کے دوسر سے شعبوں میں گئی اصلاحات کیں۔ آرٹ اور کرافٹ کے اسکول ٹکنیکل تعلیم حاصل کرنے کے لیے وظیفوں کا انتظام زرق تعلیم کے اداروں کو تعلیم کے علی اورسائنڈیفک بنیا دوں پر تفکیل نوکر نے کے ساتھ ساتھ ذبین طلبا کی بیرونی مما لک میں تعلیم حاصل کرنے کے لیے وظیفے مقرر کرنے نے کا نالوجیکل تعلیم کی داخلی ضرورتوں کو پورا کرنے اور ہندوستانی صنعتوں کے فروغ کے لیے ٹھوس اقدامات کرنے کی طرف توجہ دی گئی۔ لارڈ کرزن نے اخلاقی تعلیم کی درسیات کی تجدید کرنے اور ان کے لیے درسی کتابوں میں شامل کرنے اور رشخ رٹانے کے طریقے سے بازر کھنے کے لیے ہدایت جاری کی۔ کرزن کے زمانے میں ہندوستان میں ہندوستان میں ان کے فیم ہوا تا کہ قدیم محارتوں اور تہذیب و تدن کی نشانیوں کو تحفظ فرا ہم کیا جا سکے اس کے زمانے میں ہندوستان میں ایک ڈائرکٹر جزل آف ایچوکیشن کا تقر رممل میں آیا جولارڈ کرزن کا تعلیم کے تیکن بہت بڑا کارنا مہ ہے۔

الكريزي ميديم كذر يعجد يرتعليم كاتعارف:

ایسٹ انڈیا کمپنی نے ہندوستان کے شال مشرقی اور جنوبی حصوں پر تسلط قائم کرنے کے بعد مغربی تہذیب و تدن اور عیسائی مذہب اور انگریزی زبان کوفروغ دینے کی کوشش کی ۔ اس ضمن میں مدارس ممبئی اور کلکتہ، پرسڈینسی کے اسکولوں اور مدارس کا سروے کیا گیا اور وہاں جاری تعلیم کا میڈیم جانے کی کوشش کی گئی۔ تعلیم تاریخ سے پتہ چلتا ہے کہ اکثر مدارس میں فارسی، عربی یا سنسکرت ذریعہ تھے پچھ مدارس میں علاقائی زبانیں اور چنداسکولوں میں انگریزی زبان کو بطور ذریعہ تھا ہے ہوں کی کہا گئی۔ تعلیم کے پنداسکول تھے۔ کو بطور ذریعہ تعلیم انہ ہوتا ہے کہ انگریزی میڈیم کے چنداسکول تھے۔

کل 2567 اسکولوں میں سے صرف 18 اسکولوں کا میڈیم انگریزی تھا۔ اس طرح 30915 طالب علموں میں سے صرف 252 کی ذریعی تعلیم کے طور پر پیندنہیں کیا جاتا تھا تا ہم دھیرے دھیرے اور جیسے جیسے عام تعلیم کی طور پر پیندنہیں کیا جاتا تھا تا ہم دھیرے دھیرے اور جیسے جیسے عام تعلیم کی وریعی کے طور پر پیندنہیں کیا جاتا تھا تا ہم دھیرے دھیرے اور جیسے جیسے عام تعلیم کی وائرہ کا رہمی ہڑھ گیا۔ اوڈس ڈسپینی 1854 کے چارٹرا کیٹ 1813 دونوں میں انگریزی زبان وادب کی تعلیم کی پرزور سفارش کی گئی۔ 1857 تک انگریزی میڈیم تعلیم کے لیے رائے عامہ تیزی سے ہموار ہوتی جارہی تھی اور اب

انگریزوں کے علاوہ ملک کا دانشور طبقہ بھی ٹانوی تعلیم سے انگریزی کومیڈیم کے طور پر فتخب کرنے کی سفارش کی۔ وجہ صاف تھی کہ اس زمانے میں سائنسی و تکنیکی ایجادات تیزی سے ہور ہے تھے۔ اوران کی تدریس کا انظام انگریزی ذریعہ سے ہی کیا جاسکتا تھا۔ انگریزی میڈیم کے لیے رائے عامہ کے ہموار ہونے کی ایک وجہ وجہ راجہ رام موہمن رائے جیسے دانشور بھی تھے اور سرکاری ملازمتوں میں انگریزی جانے والوں کی ترجیحات بھی تھیں۔ چنا نچہ انگریزی کی بڑھتی ہوئی ما نگ کی وجہ سے جزل کمیٹی آف پبلک انسٹرکشن نے بھی اس ما نگ کی ضرورت کو پورا کرنے کے لئے اقد امات کئے۔ 1833 تک آگرہ کے کا کچ اور کلکتہ کے مدرسہ میں انگریزی کی کلاسیس کھولنی پڑیں دلی اور بنارس میں ضلع انگریزی اسکول قائم ہوئے۔ میکالے کی رپورٹ میں ادیب اور دانشوروں کے القاب دینے کے لئے ادب کی خدمات میں انگریزی ادب کو بھی شامل کیا گیا۔ حتی کہ ان لقب کے لیے یہ سفارش بھی کی گئی کہ اس شخص کو بھی القاب سے نوازا جائے جو لاک ادب کی فیصلے اور ملٹن کی شاعری کا ماہر ہواور سائنسی ترقی کا جامی۔

(Locke) کے فلنے اور ملٹن کی شاعری کا ماہر ہواور سائنسی ترقی کا جامی۔

لارڈ کرزن کی تعلیمی اصلاحات میں بھی انگریزی ذریعہ تعلیم سرفہرست تھی۔اس کے زمانے میں یو نیورسٹی کمیشن 1902،انڈین یو نیورسٹی ایکٹ 1904 میں بھی خصوصیت کے ساتھ انڈینس کو انگریزی کی تعلیم اور تکنیکی وسائنسی تعلیم کے حصول کے لیے ضروری قرار دیا گیا۔اعلی تعلیم کے فروغ ابتدائی مدرسوں کے اساتذہ کی ٹریننگ بیرونی ممالک میں تعلیم حاصل کرنے کے وظیفی،زرع تکنیکی تعلیم کے ریسرچ کے اداروں میں انگریزی ذریعہ کے تعلیم یا فتہ لوگوں ترجیح دی جاتی تھی جس سے آگے آنے والے زمانے میں مارڈن ایجوکیشن یعنی جدید تعلیمی ترقی کے لئے انگلش میڈیم کوخاص اہمیت حاصل ہوئی۔

## گورنمنٹ آف انڈیاا یکٹ 1935

برطانوی عہد کا آخری دورسیاسی اور تعلیمی دونوں کھاظ سے چیلنج کا دور تھا۔ اس لئے کہ ادھر سیاسی سطح پر پورن سوراج کا نعرہ لگ چکا تھا تو تعلیمی طور پر عدم تعاون کی تحریک کے درمیان دیں تعلیمی ادارے قائم ہو چکے تھے اور ایک ایسے تعلیمی نظام کی تلاش کی جارہی تھی جو اپنے آپ میں خود کفیل ہوا ور سرکاری اعانت کے بھروسے پر نہ چلے۔ ایسے میں 1935 کا گورنمنٹ آف انڈیا ایکٹ آیا اس ایکٹ کے ایڈ منسٹریشن کو ایکٹر میں نظام کا خاتمہ کردیا۔ صوبائی ایڈ منسٹریشن کو ایک وزارت کے ہاتھ میں دے دیا گیا جو اس Legis lature کے سامنے جو اب دہ تھی۔ جس میں منتخب اراکین کی اکثر بیت تھی۔ یہ نیانظام صوبہ خود مخاری کے نام سے جانا جاتا ہے۔ 1935 کا گورنمنٹ آف انڈیا ایکٹ آزادی سے پہلے کی تعلیمی تاریخ کا ایک اہم واقعہ ہے۔ جس میں 1919 کے تعلیمی ایکٹ کے ان قوانین کو کالعدم قرار دے دیا گیا جس میں گئی خامیاں تھیں اور اس ایکٹ کے ذریعے تمام تعلیمی سرگرمیوں کو صرف دوسطوں میں وفاقی یا مرکزی اور ریاستی یا صوبائی میں تقسیم کر دیا۔ وفاقی یا مرکزی انتظام کے حقایمی و تمدن کے جوادارے یا معاملات شعبہ آئے تھان میں

- i) کلکته، انڈین میوزیم کلکته Victoria Memorial ، Imperial War museum کلکته، انڈین میوزیم کلکته اوراسی قبیل کا کوئی دوسرااداره جووفاتی مالی امداد سے چلتا ہو۔
  - (ii) فوجيوں كى تعليم
  - (iii) بنارس ہندویو نیورسٹی اورعلی گڑھ سلم یو نیورسٹی
    - (iv) قديم اوريراني ياد گاروں كاتحفظ
      - (v) آثارقدیمه
- (vi) مرکز کے زیرا نظام اور خطوں میں تعلیم کا نظام خاص تھا جبکہ ریاستی یاصو بائی اختیارات مرکز کے زیرنگرانی اداروں اور علاقوں کے علاوہ تعلیم سے متعلق تمام معاملات ریاستی یاصو بائی انتظام میں شامل سمجھے جاتے تھے۔
- 1935 کے گورنمنٹ آف انڈیاا یکٹ کے تحت محفوظ اور منتقل موضوعات کے درمیان پرانا متیازختم ہو گیا۔مرکزی یاوفا قی حکومت کے رول میں کسی

طرح کی تبدیلی آزادی کے حصول تک نہ آئی، اور مرکزی حکومت، پارلیمنٹ کے سامنے جواب دہ رہی۔ 1946 میں مرکزی حکومت کا شعبہ تعلیم پہلی بارقومی کنٹرول میں آیا جب جواہر لعل نہرونے اپنی عبوری کا بینہ تشکیل دی اور مولانا آزادیہلے وفاقی وزیر تعلیم بنائے گئے۔

1936 سے 1947 کے اعداد و شار کا مطالعہ کرنے سے پتہ چلتا ہے کہ اس در میانی مدت میں یو نیورٹی کے طالب علموں کی تعداد و گنا ہوگی لیکن اس میں د شوار یوں کا سامنا کرنا ہوگی لیکن ان فانوی تعلیم میں اس لحاظ سے ترقی ست رہی ۔ ذریعے تعلیم فانوی منزل میں ہندوستانی زبانوں کو اختیار کیا گیا لیکن اس میں د شوار یوں کا سامنا کرنا ہوڑا۔ پیشہ ورانہ یا اور متبادل مثلاً Commercial ، Technical اور زراعتی تعلیمی اداروں کی ترقی ہوئی اور اس دہائی میں فانوی منزل پر پہلی دفعہ متبادل پیشہ ورانہ یا کو سیز کورواج دیا گیا۔ اس زمانے میں اساتذہ کی تربیت کا انتظام ٹرینگ کا لجوں کے ذریعے کیا گیا اور ٹرینگ کا لجوں کی تعداد میں انچھا خاصہ اضافہ ہوا۔ ٹرینگ کا لجو کی تعداد زیادہ بڑھی ہی ایک فیصور پیش کیا گیا جس کو اضافہ ہوا۔ ٹریننگ کا لجو میں خواجہ غلام الدین نے عملی جامہ پہنایا۔

واردها تعليمي اسكيم 1937

متحدہ ہندوستان کی آبادی کے لحاظ سے تعلیمی اداروں کی تعداد کی تمی اورتعلیم میں اخراجات تعلیمی وسعت بیاثر اندازتھی۔ چنانچے اتنی بڑی آبادی میں چند فیصدلوگ ہی تعلیم یا فتہ تھے۔انگریزی تعلیم کا دور ہونے کی وجہ سے اور تکنیکی اور شعق تعلیم کی ترقی ہونے کی وجہ سے گھریلو صنعتیں اور کاریگر برکار ہوگئے تھے۔ چنانچہ انکے بچوں کی بھی تعلیم ایک مسلہ بنا ہوا تھا ایسے میں بابائے قوم مہاتما گاندھی نے تعلیم کا ایک نظریہ پیش کیا۔ جسے ببیک ایجویشن کے نام سے جانا جاتا ہے۔اورجس کی ابتدا وار دھامیں ایک اسکیم کے اعلان کے ذریعے ہوئی۔صوبائی خود مختاری کے قانون کے بعدسات ریاستوں میں کانگریس کی سرکاریں بنیں اورقو می نظام تعلیم کےنظریے کوان ریاستوں میں فروغ دینے کی بات کہی گئی۔قو می نظام تعلیم کی تشکیل کےابتدائی 3 نصورات مبیک ایچوکیشن ،تعلیم بالغاں اور حچوت جھات کے خاتمے کے ساتھ ہریجنوں کی تعلیم کا تھا۔ان سات صوبوں میں اس مانگ کا پرزورمطالبہ کیا گیا جس کے لیے کانگریس نے وعدہ کیا تھا کہ کم سے کم مدت میں عام اورمفت لازمی ابتدائی تعلیم بہم پہنچائی جائے گی لیکن مالی مشکلات کی وجہ سے اس تصور کومملی جامنہیں بہنایا جاسکتا تھا اور نہ ہی اس کے اخراجات کے لئے نئے نیکس عائد کیے جاسکتے تھے۔اس مصیبت کی گھڑی میں مہاتما گاندھی نے ایک تجویز رکھی جس کوسر مایے کی کمی کی وجہ سے ردنہیں کیا جاسکتا تھااورسات سال کی عام لازمی اورمفت ابتدائی تعلیم ہر بیچے کو بہم پہنچائی جاسکتی تھی۔اس کے تحت تعلیم کے ساتھ ساتھ مفیداور سودمند حرفہ کے ذریعے تعلیم دے کر تعلیم کے مل کوخو دکفیل بنایا جاسکتا تھا۔ گاندھی جی کی اسکیم کوئی نئی دریافت نہیں بلکہ اس وقت کے حالات برخصوصی اطلاق تھا۔انہوں نے لکھا ہے: '' جھے اس احتیاط پر تعجب بالکل نہیں ہے جس سے وہ ( ڈاکٹر اُرڈن ڈیل ) خود کفالتی تعلیم کے مسلے کود کھتے ہیں۔میرے لیے یہی اصل مسکد ہے مجھےاں بات کاملال ہے کہ میں نے بچھلے جالیس برسوں میں جو بچھ دھندلا دھندلا دیکھا تھاوہ اب حالات کے دباؤمیں بالکل صاف دیکچر ہاہوں۔ میں نےموجودہ نظام تعلیم کےخلاف 1920 میں پرزورالفاظ میں اظہار خیال کیا تھااورا ب کم ہی سہی کیکن حال میں اس کا موقع ملا ہے کہ سات صوبوں کے تعلیمی نظام براثر انداز ہوسکوں جو ملک کی جدو جہد آزادی میں ساتھ کام کرنے والے اور ساتھ تکلیفیں اٹھانے والے رہے ہیں۔اس موقع سے فائدہ اٹھا کرمیں نے اس الزام کو کتعلیم کا موجودہ طریقة سرتایا غلط ہے ثابت کرنے کا ایک شدید جذبہ محسوں کیا ہے اوران سطروں میں بھی بڑے نا کافی انداز میں جو کچھ کہنے کی جدوجہد کرر ہاہوں وہ مجھ برمحض

(سیدنوراللّداینڈ ہے پی نا کد-1BD-صفی نمبر 7 بحوالہ) گا ندھی جی نے اس اسکیم کا اعلان وار دھا'میں کیا۔ بنیادی تعلیم کے تصور کوملی جامہ پہنا نے کے لیے کسی ماہر تعلیم کی ضرورت تھی جواس کا خا کہ تیار کر تا

ا یک فوری خیال کی طرح روشن ہوااوراس نور کی طرح حقیقت روزانہ مجھ پرواضح ہوتی جارہی ہے۔''

اورز مینی حقائق سے روشناش کرواکر عملی جامہ پہنا تا۔ چنانچہ گاندھی جی نے اس پورے منصوبے کوڈاکٹر ذاکر حسین کی صدارت میں روبیٹمل لانے کے لیے اپنی خواہش کا اظہار کیا۔ اورڈاکٹر ذاکر حسین کی صدارت میں ایک سمیٹی بنائی گئی جواس کے خاکہ پرغور کرے۔ اس اسکیم کا مقصد یہ تھا کہ تعلیم کے ڈھانچے میں بنیادی تبدیلی لائی جائے اور ایک الیا تعلیمی نظام مرتب کیا جائے جو بچول کی تعلیم کے ساتھ ساتھ ان کے علم عمل اورجسم و دماغ میں ہم آ ہنگی پیدا کرے۔ نیز طلبا میں حرفت کے ذریعے خود کھالتی کار جحان پیدا کیا جائے جو بچول کی تعلیم کے اخراجات کا بوجھ والدین اور حکومت پر کم سے کم پڑے۔ گو کہ گاندھی جی کی پہلی پیند ڈاکٹر ذاکر حسین کی احراج سے بی کی عدم فرصتی کی وجہ سے رہے کا مشکل نظر آ رہا تھا۔ چنانچہ گاندھی جی اورڈاکٹر ذاکر حسین کی نظر علی گڑھٹر نینگ کا لیج کے سربراہ اور جوان ما ہرتعلیم خواجہ غلام السیدین پر پڑی اورخواجہ غلام السیدین نے گاندھی جی کے اس تعلیمی تصور کو مملی جامہ پہنا نے کے لیے ان کے خاکے میں رنگ بھر یورکوشش کی بقول مجمولیم خان صابق صدر تعلیمات علی گڑھ مسلم یونیورسٹی:

''یہ بات شاید بہت کم افراد کو معلوم ہے کہ اس نصاب کی ترتیب کا کل کا معلی گڑھڑ بننگ کالج کے سپر دکیا گیا تھا اوراس کی تیاری کی مربراہی کی ذمہ داری سیدین صاحب کو دی گئی تھی۔ حبیب الرحمٰن صاحب عبدالغفور صاحب، تدبر حسین صاحب اور قیصر حسین زیدی صاحب سب نے جوٹیم ورک کیاوہ دیکھنے کے لائق تھا اور آخر کا راس اسکیم کے مطابق تعلیمی ڈھانچہ کی ترتیب کا خا کہ مرتب کر کے ذاکر صاحب کو پیش کر دیا اور بیخا کہ اس طرح عمل کی کسوٹی پر بر کھنے کے لئے پیش کر دیا گیا۔''

(محمليم خان مقدمه ذكرسيدين بحواله دُّ اكثر رياض احمه \_مونوگراف خواجه علام الدين )

اس تعلیمی خاکے میں تعلیم کے ساتھ ساتھ خود کفالی پہلومضم تھا۔ یہ تعلیم مفت اور لازمی ، سات سال کی ملک گیر پیانے پہونی چاہیے تھی۔اوراس کا ذریع تعلیم کے ساتھ ساتھ مرکزی حرفے سے مربوط ہونی چاہیے اور حرفے کے انتخاب میں ذریع تعلیم مادری زبان ہو۔ تمام صلاحیتیں اور تمام تربیت جودی جانی ہے تعلیم کے ساتھ ساتھ مرکزی حرفوں کی تعلیم اور مثق اس طرح ہوگی کہ بیچ کاریگر بیج کے ماحول کا خاص خیال رکھا جانا چاہیے۔اس تعلیم کے درمیان انگریزی ہندی پڑھائی جائے گی۔ نتخب حرفوں کی تعلیم اور مثق اس طرح ہوگی کہ بیچ کاریگر بن جائیں گے اور ایس چا بھی جاستے۔ تجویز شدہ حرفوں بین جائیں گے اور ایس چا بھی جاستے۔ تجویز شدہ حرفوں میں کٹائی ، بنائی ، گئے کا کام لکڑی کا کام ، باغبانی۔ پی گارڈنگ اور کھیتی باڑی کے کام کی تجویز تھی حرفے کی تعلیم میکا نیکی انداز سے نہیں بلکہ بتدری و دھرے دھیرے بیچ کے ساجی شعور اور سائٹیفک طریقہ کار سے ہوگا۔ حرفے کوم کز بنانے والی اس تعلیم میں تمام مضامین حرفے سے مربوط ہو تکے یا پھر انہیں بیچ کے طبی وہ ماجی اور کی سے مربوط کیا جائے گا۔

تعلیم کا بینیا نظر بیسات صوبوں میں نافذ کرنے کی سعی کی گئی۔ کہیں زیادہ اور کہیں کم مقبولیت کے ساتھ نافذ العمل ہوالیکن کچھ ہی دنوں بعد دوسری جنگ عظیم چیڑ گئی اوراس کے بعد ہندوستان چیوڑ و آندولن اور پھر پوری آزادی کی مانگ اور پھر آزادی کے حصول کی وجہ سے اس پر پوری طرح عمل درآ مدند ہو سکا۔ گئی ماہرین تعلیم نے اس کی مخالفت بھی کی۔ جامعہ ملیہ اسلامیہ اسکے استادوں کی ٹریننگ کے لئے مرکزی حیثیت رکھتا تھا۔ کوٹھاری کمیشن کے آنے تک بیسی نہ کسی طرح اسکواوں میں نافذ العمل رہالیکن کمیشن کی رپورٹ کے بعداس کی مرکزی حیثیت ختم ہوگئی۔

## 2.5.2 تعليم - مابعدآزادي

آزاد ملک کے پہلے وزیراعظم پنڈت جواہر لعل نہرونے جنوری 1948 میں وزیر تعلیم مولانا آزاد کے ذریعے بتلائی تعلیمی کانفرنس کا انعقاد کیا۔اس میں اظہار خیال کرتے ہوئے مولانا نے کہا تھا کہ' ہندوستان میں تعلیم کا منصوبہ بنانے کے لئے جب بھی کانفرنس بلائی گئی ہے تو ان میں اصولی طور پر پچھ ترمیموں کے ساتھ مروجہ نظام کو باقی رکھنے کار بھان رہا ہے۔اب اییانہیں ہونا چاہیے کہ ملک میں بڑی بڑی تبدیلیاں ہوئی ہیں اور تعلیمی نظام کو بھی ان کے ساتھ قدم سے قدم ملائے رکھنا چاہئے۔اب تعلیم کی ساری بنیاد بدل جانی چاہیے۔'' آپ جانتے ہیں کہ ہمارا آئین ہمیں اس بات کی عنمانت دیتا ہے کہ سارے شہریوں کو سابق اور سیاسی کیساں انصاف ملے۔اظہار خیال،
یقین،عقیدے اور عبادت کی آزادی ہواور مساوی حیثیت کے مواقعے ملے تو ظاہر ہے کہ اس کے لئے شہریوں کو باشعور ہونا نہایت ضروری ہے اور شعور کی کنجی
تعلیم ہے گویا کسی ملک کی تعمیر وترقی میں تعلیم کلیدی کر داراداکرتی ہے۔ہمارا آئین 26 جنوری 1949 کو پاس ہوا (بن کرتیار ہوا) اور 26 جنوری 1950
کو نافذ ہوا۔ اوّل اس بات پرغور وخوض کیا گیا کہ مرکزی حکومت اور ریاستوں کے درمیان تعلیم ندمہ داریوں کی تقسیم کیسے ہو کیونکہ آئین تعلیم کے معاملات کو ریاستی فہرست میں رکھنے کی اجازت دیتا ہے جبکہ کچھ معاملات پر مرکز کو یا لیسی بنانے اور نافذ کرنے کا بھی اختیار حاصل ہے۔

آزادی کے وقت ہمارے ملک کی تعلیمی صورت حال بہت زیادہ بہتر نہیں تھی کیونکہ اس سے پہلے کہ عکومت کو ملک کے عوام کی تعلیمی ترقی سے زیادہ سروکار نہیں تھا۔ لیکن خوق شعبی سے آزاد ہندوستان کو پہلا وزیر تعلیم الیا ملاجس کی دوراند لیٹی نے بہت جلدی ہی تعلیمی مسائل پر بہت حد تک کنٹرول حاصل کر لیا اورآزادی کے بعد فوری طور پراٹھائے گئے تعلیمی اقدامات بہت ہی مفیدا ور دور رئ تنائی کے حال ثابت ہوئے۔ آپ بیٹری جانتے ہیں کہ آزادی کے بعد ہمارے ملک کی ہمہ جہت ترقی کے لیے نیٹ سالہ منصوبہ بتار کیے گئے۔ ان منصوبوں میں بھی تعلیم کی فوری اورآنے والی ضرور توں کا خاص خیال رکھا گیا۔ سارجنٹ ہمارے ملک کی ہمہ جہت ترقی کے لیے نیٹ سالہ منصوبہ بتار کیے گئے۔ ان منصوبوں میں بھی تعلیم کی فوری اورآنے والی ضرور توں کا خاص خیال رکھا گیا۔ سارجنٹ ہمارے میں گئی منصوبہ بندی کی بنیاد پر ریاستوں میں تعلیمی تو ترقی کی اسکیمیں اپنائی گئی میں اور مرکز میں وزارت تعلیم کی طرف بہت زیادہ توجہ نہدی ہمائی و تحقیق میں تعلیم کی طرف بہت زیادہ توجہ نہدی ہمائی و تحقیق میں تعلیم کی طرف بہت زیادہ توجہ نہدی ہمائی ہمائی مسلال میں ہمائی ہمائ

تعليمي كميشنون، كميثيون، ياليسيون اورسفارشات كامطالعه:

آزادی کے فوراً بعد کے عہد میں ہوئی تعلیمی ترقیوں کا مطالعہ آپ نے کیا دوسر نے پٹے سالہ منصوبہ کے بعد سب سے بڑی تعلیمی تبدیلی۔ 66-1960 کا قومی تعلیم کمیشن تھا جے عرف عام میں کوٹھاری کمیشن کہا جاتا ہے۔ آزادی کے وقت اعلیٰ تعلیم میں داخلوں کی کل تعداد دولا کھ تبنیس ہزار 233000 مرداور کل قومی تعلیم کمیشن کے وقت 66۔1965 میں داخلہ لینے والے لڑکوں کی تعداد بڑھ کر 13 لاکھ 70 ہزاراورلڑکیوں کی تعداد ہوگئے۔ اس سے آزادی کے فوری بعد کی تعلیمی ترقی کا اندازہ لگا جا سکتا ہے۔ تکنیکل ، زراعتی ، میڈیکل کی تعلیم میں بھی خاطر خواہ تو سیع ہوئی۔ 8 لاکھ 1 ہزار ہوگئی۔ اس سے آزادی کے فوری بعد کی تعلیمی ترقی کا اندازہ لگا یا جا سکتا ہے۔ تکنیکل ، زراعتی ، میڈیکل کی تعلیم میں بھی خاطر خواہ تو سیع ہوئی۔ 1949 میں زراعت کے 15 کا لئے ، طب کے 25 کا لئے اور گلا واور کی کے صرف 5 کا لئے جو 18-1960 میں بڑھ کر باالتر تیب میں بھی اس زمانے میں خاطر خواں ترقی ہوئی۔ اس زمانے میں تعلیمی ترقی اور تو سیع کا ایک اچھا پہلو ہے گا کہ دریمی اسکولوں اورلڑکیوں کی تعداد میں توقع سے زیادہ اضافہ ہوا۔

66-1964 میں ملک کے باضابطہ قومی تعلیمی کمیشن نے اپنی سفارشات پیش کی جس سے مستقبل میں تعلیمی ترقی، تعلیمی مقاصد اور تعلیمی تنوع (Diversity) کا پیتہ چلتا ہے۔ ثانوی اوراعلی تعلیم کے معاملے میں مرکزی اسکولوں/ اداروں اور ریاستی اسکولوں/ اداروں کے درمیان ثانوی اوراعلی تعلیم کی سطح (Diversity)

پر پچھ مسائل پر پیدا ہونے کی وجہ ہے آئین ترمیم کے ذریعے 70 کی دہائی میں تعلیم کوریاسی فہرست سے مشتر کے فہرست میں لایا گیا تا کہ اس نج پر تعلیم کوریاسی فہرست سے مشتر کے فہرست میں لایا گیا تا کہ اس نج پر تعلیم دشواریوں پر قابو پایا جا سکے ۔ اسی طرح تعلیم پر کمیشن اور کمیٹیاں تو کئی بنائی جا چکی تھیں لیکن پالیسی بنائے گئی اور اس کی ترقی اور کامیا بی کا جا کڑہ لینے کے لیے ہر 5 سال کے بعد پروگرام آف ایکشن (PoA) کا بھی نیشنل پالیسی آن ایجو کیشن بنائی گئی اور اس کی ترقی اور کامیا بی کا جا کڑہ لینے کے لیے ہر 5 سال کے بعد پروگرام آف ایکشن (PoA) کا بھی Provision رکھا گیا۔ آزادی کے دس سال کا منصوبہ بنانا پڑا۔ اس ضمن میں ملک میں ابتدائی تعلیم کی تو سعے ، تر ویج اور ترقی کے لیے گئی طرح کے منصوبے بنائے گئے تا کہ ہمہ گیریت کے ابتدائی تعلیم کا ہدف حاصل کیا جا سکے۔ ان میں علا EFA اور خاص ہیں۔ 21 ویں صدی کے شروع میں ٹانوی تعلیم کی ہمہ گیریت کے لیے کا کہ مصوبہ بھی تیار کیا گیا ہے۔

## سكنڈرى ايجو كيشن كميشن 1952:

ٹانوی تعلیم، ابتدائی تعلیم اوراعلی تعلیم کے پچ کی مضبوط کڑی ہوتی ہے کہ بھی ملک کے اعلیٰ تعلیم کی بہتر تروزی ورقی کے لیے ٹانوی تعلیم کا مضبوط ہونا اور تی یافتہ ہونا نہایت ضروری ہے۔ ہندوستان میں بھی یو نیورٹ ایجو کیشن کمیشن کے قیام کے بعد سب سے پہلے ٹانوی تعلیم پر توجہ دی گئی۔ 1948 اور 1952 میں ڈاکٹر A.L. Mudaliar کی صدارت میں سکنڈری ایجو کیشن مقرر کیا گیا جس نے 1953 میں اپنی رپورٹ پیش کی۔ بیر پورٹ آزاد ہندوستان میں سب سے پہلی اور اہم دستاویز بھی جاتی ہے جس میں ٹانوی تعلیم کی تفکیل نو کے بہت ہی سفارش کا گئیں۔ کمیشن نے بیسفارش کی کہ اسکولی تعلیم کی مدت 12 سال سے گھٹا کر 11 سال کرد بنی چا ہے۔ بیا ندازہ لگایا گیا کہ 11 سال کی تکمیل کے وقت ہندوستان میں نوجوانوں کی عمر 17 سال کی ہوگی اور وہ نوجوان یو نیورٹ کے درجات میں داخلہ لینے کے لیے ذبنی اور جسمانی طور پر تیار ہوگا۔ اس سے پہلے اس منزل کی تعلیم کے لیے دائی اس کی بھی سفارش کی اور یہ وضاحت کی کہ قدر کا رکھ بیا اور بہتر طریقے سال تک کا وقد درکار ہوتا تھا۔ کمیشن نے ٹانوی تعلیم کے نصاب کی از سرنو تدرایس کی بھی سفارش کی اور یہ وضاحت کی کہ تدر ایس میں اگر جدیداور بہتر طریقے استعال کیے جا نمیں تو 12-12 سال کی تعلیم کی مدت 7 یا 8 سال تھی۔ کے استعال کیے جا نمیں 3 سال اور 5 سال یا 3 سال اور 4 سال منتسم کیا گیا تھا۔ اور سکیشن کی سفارش کی کہ ہائر سکٹرری کے مضامین کے استخال کیا جا ہے۔ کے فارمو لیکا استعال کیا جائے۔ کے لید نیل کے خارموں میں 3 سال اور 5 سال یا 3 سال کرنے کی سفارش کی اور سیجی سفارش کی کہ ہائر سکٹرری کے مضامین کے استخال کیا جائے۔ کے فارمو لیکا استعال کیا جائے۔

- نین زبانیں مادری زبان، وفاقی زبان (ہندی) اورانگریزی جن بچوں کی مادری زبان ہندی تھی انہیں ہندی کے علاوہ کوئی دوسری ہندوستانی زبان پڑھنی تھی۔
  - (ii) ساجی علوم اور سائنسی علوم ، ریاضی کے ساتھ
  - (iii) اسکولوں میں تجویز کئے گئے حرفوں (کرافش) میں سے کوئی ایک حرفہ
- (iv) سات اضافی مضامین کی تجویز پیش کی گئی تھی جن میں سے کسی تین کا انتخاب کرنے کے لیے طلبا کو کہا گیا تھا۔ ان مضامین میں ہیومنٹیس ، سائنس، تکنیکل ، کمرشیل، اگریکچرل ،فنون لطیفہ اور ہوم سائنس کے مضامین شامل تھے۔

سکنڈری ایجوکیشن کمیشن نے امتحانات کے متعلق بھی کئی اصلاحات کی سفارش پیش کی۔روایتی امتحان کے طریقوں جونتائج میں غیر معتبر تھے اور میکا نکی تھے ان طریقوں کو بدل کر جانچ کے نے طریقوں کے ذریعے طالب علم کی مبھی تعلیمی صلاحیتوں کا اندازہ لگانا شامل تھا۔تا کہ طلبا کی تعلیمی ترقی کا صحیح صحیح اندازہ لگایا جاسکے۔

سکنڈری ایجوکیشن کمیشن نے اساتذہ کے معاملے میں بھی کی سفارشات پیش کیں جس میں ثانوی اسکولوں کے اساتذہ کی تنخوامیں

Allowances، ملازمت کی duration، یٹائرمنٹ کی عمراور دوسری ملازمت کی شرطوں کو بہتر بنانے کی سفارش کی تا کہ زیادہ سے زیادہ قابل افراد کو تعلیم کے شعبے میں لا باجا سکے اور ثانوی تعلیم کو بہتر بنایاجا سکے۔

کمیشن نے دیمی اورشہری معاشی ترقی کے لیے ٹانوی تعلیم سے فراغت حاصل کرنے والے نو جوانوں کو تکنیکی و پیشہورانہ تعلیم لینے کے لیے سفارش کی۔ بیسفارش ٹانوی تعلیم کی تکمیل سے قبل اور ثانوی تعلیم کی تکمیل کے بعد دوزمروں کی تھی۔

کمیشن کی دوسری سفارشات میں طریقے تدریس، تجربہ گاہیں فیلڈورک اور ہوم سائنس اور زراعت میں بہتر مواقع کے لئے تجرباتی علم شامل تھے۔ کتب خانوں، تجربہ گاہوں، سمعی وبصری امدادی سامان کے استعال اور سکنڈری اسکول کے آخری امتحان کی ذمہ داری یو نیورسٹی کے بجائے سکنڈری ایجوکیشن بورڈ کے ذریعہ کرانے کی سفارش کی تھی۔

كوشارى كميشن 66-1964

ہندوستان کی تعلیمی تاریخ میں سب سے جامع اور مفصل تعلیمی دستاویز جسے عرف عام میں کو ٹھاری کمیشن کہتے ہیں۔ 60-1964 میں پیش کیا گیاجے عرف عام میں کو ٹھاری کمیشن کہتے ہیں۔ اس تعلیمی کمیشن میں آزادی کے بعد ہوئی تعلیمی ترقوں کا جائزہ اوراس کے مستقبل کی ترقی کے لیے لائے عمل کی سفارش شام میں کو ٹھاری کو ٹھاری کو کھومت ہند نے اس کا صدر نشیں مقرر کیا۔ یہ اصل میں تعلیم پرقومی ترقی کا ایک تاریخ ساز دستاویز تھا۔

پورے تعلیمی نظام میں تھیجے اور تبدیلی کی ضرورت تھی جو ملک میں انسانی مسائل ساجی فلاح و بہود اور معاشرتی ترقی اور تعلیم کے مختلف شعبوں جزل ایجو کیشن،

سائنسی تعلیم ، تکنیکی تعلیم ، اساتذہ کی تربیت، پروفیشنل و ووکیشنل ایجو کیشن ، خواتین کی تعلیم زبانوں کی تعلیم درج فہرست اور قبائل اور ساج میں کچھڑ رہے لوگوں کے لیے تعلیم پرغور کر سکے۔ اس کمیشن نے تعلیم ترقی کا ایک جامع نصب العین پیش کیا۔ حکومت ہندگی قرار داد نمبر ۔ مورخہ 14 جولائی کا میروع کیا۔

کو ٹھاری کی صدارت میں 17 رکنی کمیٹی نے اس کا کام شروع کیا۔

قوی تعلیمی کمیشن یا کوٹھاری کمیشن کے ذریعہ پیش کیے جانے والی تعلیمی اصلاح اور نصب العین کااس کے پہلے جملے سے ہی پیۃ چلتا ہے کہ'' ہندوستان کی تقدیرا سے کلاس روم میں کھی جارہی ہے'' میصرف کہنے کی بات نہیں تھی بلکہ موجودہ ہندوستان کی تعلیمی ترقی تکنیکی اور پیشہ ورانہ تعلیم کی ترقی مختلف طرح کی تحقیقی ترقی ، انسانی وسائل کی ترقی ، اور ایک بے پناہ ابتدائی ، ثانوی ، اعلیٰ ثانوی ، انڈر گریجو بیٹ اور پوسٹ گریجو بیٹ یو نیورسٹیوں کی تعداد میں اضافہ ، کوٹھاری کمیشن کی سفار شات میں شامل ہیں ۔ کوٹھاری کمیشن نے جن تین نہایت ضروری نکات کی نشاند ہی کی ان میں قومی ترقی کے پروگرام میں تعلیم کے رول کا از سرنو جائزہ لیا جانا ، مناسب کردارا داکر نے کے لیے موجودہ نظام تعلیم میں ضرورت کے مطابق تبدیلیوں کی نشاند ہی کرنا اور اسی بنیا دیر تعلیمی ترقی کا پروگرام ترتیب دینا اور پوری قوت اور عزم کے ساتھ اس پروگرام کوملی جامع پہنا نا۔

کوٹھاری کمیشن کے مقاصد میں سابق اقتصادی تبدیلیوں کے لیے تعلیم کو بہ حثیت آلہ کاراستعال کرنے کی بات کہی گئے۔ تا کہ عوام کے معیار زندگی اور ان کی خواہ شات اور ضروریات کے مطابق ڈھالنے کی کوشش کریں۔ تب ہی تعلیم سابق معاشی ، معاشرتی کا پیش خیمہ ثابت ہو سکتی ہے اس کے لیے ضروری ہے کہ تعلیم پیداوریت کے مطابق ہو تعلیم سابق اور قومی بیج بی کو فروغ دے ، حکومتی نظام کی حیثیت سے جمہوریت کو متحکم کرے اور طرز زندگی کی حیثیت سے اختیار کرنے میں ممدومعاون ثابت ہو تعلیم کے ذریعہ جدیدیت کے مل میں تیزی لائی جاسکے اور تعلیم کے ذریعے سابق اقدار کی نشونما سے افرادی کردار میں شبت اور تعمیری تبدیلی لائی جاسکے ۔ کوٹھاری کمیشن کی تجاویز کے مطابق سائنس اسکول کی تعلیم کا لازمی جز ہونا چا ہیے جسے بعد میں یو نیورس شطح تک کردار میں شبت اور تعمیر کی تبدیلی لائی جاسکے ۔ کوٹھاری کمیشن کی تجاویز کے مطابق سائنس اسکول کی تعلیم کا لازمی جز ہونا چا ہیے جسے بعد میں اور تجربہ گاہ کے ممل تعلیم کا حصہ ہونا چا ہے ۔

ورک ایکسپیرینس کے ذریعہ پیشہورانہ زراعت ،انڈسٹری اورٹکنالوجی کی تعلیم وتربیت میں معنویت پیدا کی جائے۔ ثانوی تعلیم کوبڑے پیانے پر پیشہ

ورانہ بنایا جائے۔اعل تعلیم میں زراعت اور تکنیکی تعلیم کواہمیت دی جائے۔ تعلیم سے ساتی افا دیت اور Social Work) کو از ی قام کیے جائے۔ برائمری جو کے ایک مشتر کہ تعلیم میں تعلیم نظام قائم کیا جائے ، تمام طالب علموں کے لیے تعلیم کی ہر طبح کی تعلیم میں تابی دن 30 اور ہیں دن 30 کے لیے ساتی خدمت کو تعلیم میں تابی دن 30 اور ہیں دن 30 کے لیے ساتی خدمت کے وقفے کو 60 دن تک تو سنج کر دینا چا ہے۔ تمام تعلیم اواروں میں خدمت اور کمیونیٹی سروس کے پروگرام کا انعقاد کرنا چا ہے۔ موجودہ SNS کی اسیم کی تو سنج کی جائی چا ہے۔ تمام تعلیم اواروں میں سابی خدمت اور کمیونیٹی سروس کے پروگرام کا انعقاد کرنا چا ہے۔ علاقائی زبانوں میں بھی نصابی کیا دی جائی گالیس اپنا کرقومی جبھی اور سائنسی نصابی کیا لیس اپنا کرقومی جبھی کو وغ دیا جانا چا ہے۔ ای داری زبان کو تعلیم کا ذریعہ مونا چا ہے۔ علاقائی زبانوں میں نصابی کتابوں کی تیاری ہوئی چا ہے۔ اس شمن میں سائنسی تعلیم اور سائنسی نصابی کو بلاخوس دی بین الاقوائی زبانوں کے لیے فی اور اور اس کے لیے فی اور اور اس کی جائی ہوئی چا ہے۔ اس کی قدر ایس کو رفت رفتہ کو اور اور کیا ہوئی کیا ہوئی کی خدر اس کو رفت و نہیں ہوئی چا ہے۔ اس کی خدر اس کو رفت و رفت کیا ہوئی کوئی کیا ہوئی کوئی کی کیا ہوئی کوئی کیا ہوئی کیا گوئی کیا گوئی کیا گوئی کیا گوئی کیا کوئی کیا کوئی کیا گوئی کیا کوئی کیا کوئی کیا گوئی کیا کوئی کیا کوئی کیا ک

کوٹھاری کمیشن نے اساتذہ کی صلاحیت، قابلیت انکی پیشہ وارانہ تربیت اور سروس کے معیار کو بلند کرنے پر زور دیا۔ سروس کنڈیشن میں شخواہ

Retirement Benefit ، allowances (Pay Scale) اور Pension کونافذ کر کے اساتذہ کے ساجی معیار کو بلند کیا جانا چاہیے تا کہ ورس و

تدریس کے پیسے کی طرف نئی نسل کا رجحان بڑھے۔ کوٹھاری کمیشن کے مطابق یو نیورسٹی سطح، اسکولی سطح، اسکولی سطح، یو نخواہوں کے الگ الگ اسکیل، ترقی کے مواقع تدریس کے پیسے کی طرف نئی نسل کا رجحان بڑھے۔ کوٹھاری کمیشن کے مطابق Retirement allowances ریٹائر منٹ کی عمر، 60 سال ہونی چاہیے جس کی توسیع 65 سال تک کی حاسکے۔

اساتذہ کی تربیت کو یو نیورسٹی کی تعلیمی زندگی کا اٹوٹ حصہ بنایا جانا چا ہیے۔ کوٹھاری کمیشن نے مختلف سطح کے اساتذہ کی تربیتی پروگرام مثلاً بیک برینگر، M.P.Ed ،B.P.Ed ،M.Ed.،B.Ed شروع کرنے کی سفارش کی تھی۔ منتخب یو نیورسٹیوں کو ہدایات جاری کی گر نینگ، M.P.Ed ،B.P.Ed ،M.Ed.،B.Ed اور تعلیمی معیار، گئی کہ ان کے پاس اسکول آف ایجوکیشن ہونا چا ہیے۔ کوٹھاری کمیشن نے تعلیمی ترقی کے تمام پہلوؤں کا جائزہ لے کر سفارشات پیش کی گئیں۔ تعلیمی معیار، داخلہ تعلیمی مواقع، نصاب اسکول، اسکولی انتظامیہ، ابتدائی تعلیم، نانوی تعلیم سائنس وٹکنالوجی، زرعی تعلیم اور طبی تعلیم اور ایجوکیشنل مینجمنٹ جیسے تعلیمی مسائل پرسیر حاصل بحث کر کے حکومت کوسفارشات پیش کیس۔

قومى تعليمى ياليسى - 1986. NPE

انفرادی'ساجی،معاشی اورسائنسی تکنیکی ترقیاں تعلیم کی مرہون منت ہیں ۔لیکن جیسے جیسے ان کی صورت حال اور مانگ میں تبدیلی ہوتی ہے۔تعلیم اور تعلیم اور تعلیم اور تعلیم اور تعلیم اور تعلیم اور تعلیم انتظام میں بھی تنوع پیدا ہونا چاہیے تا کہ بدلتے ہوئے زمانے اور مانگ کے ساتھ دے سکیں ۔ آپ بڑھ چکے ہیں کہ 66-1964 میں بہلی بارایک جامع تعلیمی کمیشن نے اپنی بہت ہی وسیع اور متنوع سفار شات پیش کیس تا ہم سائنسی ،ساجی، سیاسی اور آبادی میں اضافے کی تبدیلی کے ساتھ ساتھ ضرورت اس بات کی تھی کہ ہم اپنی تعلیمی پالیسی میں بھی تبدیلی لائیں ۔ اسی ضرورت کے تحت 1986ء میں تعلیمی پالیسی کی تشکیل ہوئی ۔ حقیقتاً اس کی داغ بیل 1985 میں ہی بڑچکی تھی۔ جب حکومت ہندنے تعلیم برنگ پالیسی تیار کرنے کا اعلان کیا تھا۔ اس نئی تعلیمی پالیسی کے مسودے کو 1986 کے بجٹ اجلاس میں پارلیمنٹ میں

پیش کیا گیااوراس پرکافی بحث ومباحثہ کے بعداسے آخری شکل دے دی گئ اور بالآخراہے عملی جامہ پہنایا گیا۔ نئ تعلیمی پالیسی کے مطابق ہر فر د کی ہمہ جہت ترقی کے لیے تعلیم بنیا دی حیثیت کی حامل ہے۔

تعلیم آزاد خیالی سائنسٹیم رامین اور تومی بیجہتی کے فروغ کے لیے لازمی چیز ہے جس کے ذریعے سوشلزم ،سیکولرزم اورجمہوری نقط نظر کا فروغ ہوتا ہے۔ تعلیم ہی اقتصادیات کی مختلف سطحوں کے لیے انسانی وسائل تیار کرتی ہے۔ تعلیم ہی تحقیق وترتی کی بنیاد ہے تو می تعلیمی پالیسی نے تعلیم پر اخراجات کو ایسی میں مطابی کاری سے تعبیر کیا جو حال اور مستقبل دونوں کو سنوارتی ہے۔ لہذا تعلیم کی بنیاد آئین کے ان اصولوں پر ہونا چاہیے جس کے ذریعے سی بھی سطح، خطے اور رنگ ونسل کے طلبا کو بلا لحاظ مذہب وملت، ذات پات ، جنس اور خطے اور علاقے کی بنیاد پر ایک جیسے تعلیمی مواقع میسر ہونا چاہیے۔ سرکاریں ان مقاصد کے حصول کے لیے مناسب رقم موثر ڈھنگ سے خرچ کر سیس گے ، مشتر کہ اسکولی نظام قائم کرنے کے لیے بھی مناسب اقد امات کئے جائیں گے جس سے متعلق 1968 کی تعلیمی یالیسی نے بھی سفارش کی تھی۔

پورے ملک میں ایک ہی نظام تعلیم 3+2+10 رائج ہوگا۔ اسکولی سطح کے دس (10) سالتعلیم پانچ (5) سالہ ابتدائی، 3 (تین) سالہ اعلی ابتدائی اور دو (2) سالہ ہائی اسکول پر منقسم کیا جائے گا۔ تو می تعلیمی پالیسی کے مطابق ایک ایسا بنیا دی قومی نصاب کا خاکہ تیار کیا جانا چاہئے جوعمومی طور پر مشتر کہ ہواور بعض اعضا کچک دار ہوں تا کہ ضرورت کے مطابق اس میں تبدیلی لائی جاسکے۔ مشترک بنیا دی نصاب کے جھے میں تحریک آزادی کی تاریخ، آئینی اور شہری ذمہ داریاں اور قومی شخصیت کو فروغ دینے والے مضامین شامل ہوں گے۔ اس نصاب کے مضامین میں اقدار ہمشترک قومی ورثہ، مساوات، جمہوریت، سیکولرزم، جنسی مساوات ماحولیات کا تحفظ اور ساج کے مختلف طبقوں کے درمیان خلیج کوختم کر کے سائنسی مزاج کا فروغ دینا شامل ہوگا۔

عالمی پیانے پر ہورہی تبدیلیاں اور بین الاقوامی روابط عالمی بھائی چارا اور قابل بقاتر قی (Sustainable development) کے لیے نصاب میں مضامین شامل ہوں اور انسانی مساوات کوتر جیح دینے والے جذبے کو ہیدار کیا جانا جا ہے۔

تعلیم کے ہرمر چلے کا معیار متعین ہونا چاہیے اور چونکہ ملک کے مختلف حصوں کی ساجی ، فدہبی ، تاریخی اور تدنی ، وراثتیں الگ الگ ہیں اس لیے ان خطوں اور علاقوں میں ان کے اپنے مزاج کے مطابق مضامین شامل ہونا چاہیے تا کہ قومی ہم آ ہنگی کا فروغ ممکن ہوسکے۔

قومی سطح پرایک قومی زبان کا فروغ ہونا چاہئے۔ اور اسے را بطے کی زبان کے طور پر فروغ دیا جانا چاہئے۔ اس میں ترجمہ عمومی طور پر اعلیٰ تعلیم اور خصوصی طور پر سائنسی و تکنیکی تعلیم کے طبا کو ملک کے ایک خطے سے دوسر نے خطے میں منتقلی کو آسان بنانے کے لیے اقد امات کیے جائیں۔ اور طلبا کی مطلوبہ قابلیت کی بنیاد پر ملک کے ہر حصے میں ہر معیار کی یو نیورسٹیوں/ اداروں میں تعلیم حاصل کرنے اور ایک دوسر سے میں انٹر چینج کی سہولت بھی حاصل ہونی چاہیے۔ تعلیم تحقیق اور سائنسی ترقی کے اداروں کے درمیان تال میں ہونا چاہیے تا کہ ایک دوسر سے کے وسائل سے استفادہ کر سکے۔ تا حیات تعلیم کا مقصد خواندگی انسانی طرز زندگی کی سطح میں سدھارممکن ہو سکے۔

یوجی سی (UGC)، AICTE اور ICAR جیسے معروف اور معزز اداروں کومزید مشخکم کیا جانا چا ہیے تاکہ تو می سطح پر نظام تعلیم کو استوار کرنے میں مدد ملے۔ مذکورہ اداروں کے ساتھ NUEPA ،NCERT اور سی مدد ملے۔ مذکورہ اداروں کے ساتھ Technology اور تعلیمی شعبہ میں تحقیق کو بڑھا وادینا چاہئے۔

قومی تعلیمی پالیسی نے تعلیم میں ساجی مساوات ،خواتین کی تعلیم ٔ درج فہرست ذاتوں اور درج فہرست قبائل کی تعلیم دیگریس ماندہ طبقات اور علاقوں کی تعلیم ، اقلیتوں کی تعلیم ،معذورلوگوں کی تعلیم اور تعلیم بالغان پر بھی مختلف نکات کے ذریعے اپنی سفارش پیش کی ہے۔اس پالیسی نے تعلیم کی مختلف سطحوں کی تنظیم نومثلاً ابتدائی ، ٹانوی اور اعلی ٹانوی تعلیموں کی تنظیم نوکی سفارش کی ہے۔اس پالیسی نے طفل مرکوز تعلیمی رویہ پر زور دینے اور جسمانی سزا کوختم کیے جانے کی سفارش کی تھی۔اسکول کی بھی سطحوں پر انفر ااسٹر کچر Infrastructure اور تعلیمی ساز وسامان مہیا کرانے کی سفارش کی ہے۔ بے رسی تعلیمی انتظام میں ہرسط education) پیشہ ورانہ تعلیم، دیہی یو نیورسٹیاں فاصلاتی تعلیم کو بہتر ڈھنگ سے نافذ کرنے کی بھی سفارش کی ہے۔ تعلیمی پالیسی نے تعلیمی انتظام میں ہرسط قومی، ریاستی اور مقامی سطح پر مختلف شعبوں کے اشتراک کی بات کی ہے۔ مالی وسائل کے لئے NPE نے 1968 کی اس پالیسی کا اعادہ کیا جس میں قومی آمدنی کا 6 (چھی) فیصدی تعلیم برخرج کیا جائے اور ایسا آٹھویں بنٹے سالہ منصوبہ میں کرکے دکھایا بھی گیا۔

الغرض NPE نے تعلیم کی مختلف سطح تنظیم ،طریقه تعلیم طرز تعلیم اور تعلیم اور تعلیمی و مالی وسائل پراپنی جامع پالیسی بنائی تا که 21ویں صدی کے آغاز میں ملک کے ہر فر دکوتعلیمی سہولت میسر ہو سکے۔

رام مورتی -Review کمیٹی 1990

PoA کے بعداس کے بعداس کے ہرپانچ سال میں اس کی کامیابیوں اور Implementation کا جائزہ لینے کے لیے NPE 1986

V.P. کی تجویز پیش کی گئی تھی درایں اثناء سطح پر تبدیلی اور حکومت کی تبدیلی کی وجہ سے اس پالیسی میں تبدیلی کی مانگ کی گئی۔ اس وقت کے وزیر اعظم مسٹر Singh نے اس مانگ کوسا منے رکھتے ہوئے سری رام مورتی کی صدارت میں 1990 میں، قومی تعلیمی پالیسی 1986 کو review کرنے کے لیے ایک میٹی بنائی۔ یہی کمیٹی رام مورتی review میٹی 1990 کے نام سے جانی جانی جاتی ہے۔ اس کمیٹی نے اپنا جائزہ رپورٹ میں ملک بھر میں تہدنی، اقدار کے تنزلی کی بات کی اور خطرات ظاہر کے کہ بیرو یہ تعلیمی اداروں کے لیے ٹھیک نہیں ہے۔ Review Committee نے ہوئی موزوں review کے تھے۔ جس میں چندمشور سے اس طرح تھے کہ:

NPE 1986 کی بیش کردہ تعلیمی پالیسی پر چندموزوں review کے تھے۔ جس میں چندمشور سے اس طرح تھے کہ:

پری پرائمری تعلیم Early care Childhood کی ترقی بہت ست ہے۔ چنانچہ اس میں تیزی لانے کے لیے آنگن واڑی پروگرام کی تروی کی جائے تا کہ غریب شیر خوار بچے اور سوسائٹی کے کمزور بچوں کی صحیح دیکی رکھی ہو سکے۔ کمیٹی نے ابتدائی تعلیم کے زمرے میں تعلیمی پالیسی کے آپیشن بلاک بورڈ OBB پروگرام پرتقید کرتے ہوئے بیکھا کہ اس عشرے میں 50 فی صداسکولوں کا ہدف مقرر تھالیکن صرف 30 فیصداسکول ہی اس پروگرام سے استفادہ کرسکے ہیں۔ سکنڈری ایچوکیشن سے متعلق 3+2+10 سٹم کے تحت جس کی سفارش پالیسی میں کی گئی تھید کی کہ اب تک بہت ساری ریاستوں میں اسے نافذ نہیں کیا جاسکے ہے۔ نو دیے ودیے ودیا دیا لیے (Navodaya Vidyalaya) کی سفارش بھی PN کا حصرتھی اور اس میں کہا گیا تھا کہ پورے ملک میں کے جواسکے تھے۔ کھولے جا کیں گئی تاہم review تک 261 اسکول ہی قائم کیے جا سکے تھے۔

اعلیٰ ثانوی سطح پرکثیر جہتی تکنیکی تعلیم Polytechnic فیصد طلبا کومہیا کرانے کا ہدف مقررتھا۔ جس میں صرف 2.5 فی صد کی تکمیل ہوئی۔ رام مورتی review کی ٹالیسی آن ایجو کیشن کی پالیسی بالخصوص فاصلاتی تعلیم کے زمرے میں پیشہ ورانہ اور تکنیکی تعلیم کے زمرے میں پیشہ ورانہ اور تکنیکی تعلیم کے زمرے میں بیشہ ورانہ اور تکنیکی تعلیم کے زمرے میں اپنی تقیدی رائے زمرے میں ابنال تعلیم بالغال تعلیم میں مساوی مواقع کے متعلق نجلے اور نظر انداز کیے گئے طبقات کی تعلیم اور لینگو تج ایجو کیشن پر بھی اپنی تنقیدی رائے کا اظہار کیا۔

## يش يال تميڻي 1992

فروغ انسانی وسائل کی وزارت نے فروری 2008 میں ایک تمیٹی قائم کی جس کا کام یو نیورٹی گرانٹس کمیشن اور آل انڈیا کونسل فاڑیکنیکل ایجو کیشن (AICTE) کے رول اور کام کی جانچ کرتی تھی جو ہندوستان میں اعلیٰ تعلیم کے اداروں کی رہنمائی کرتے ہیں۔اس کمیٹی کے چیر مین معروف سائنس واں پروفیسر پش یال کو ہنایا گیا۔اس کیے اس کمیٹی کوعرف عام میں پش یال کمیٹی کے نام سے جانا جاتا ہے۔اس کمیٹی نے یو نیورسٹیوں کے اعلی رول کا جائزہ لیا۔جن

میں اعلیٰ تعلیمی اداروں IIMs ، IITs وغیرہ شامل سے ان اعلیٰ تعلیمی ہمینیکی اور سائنسی اداروں کے نصاب میں اصلاح اعلیٰ تعلیم میں فئی کاری کے ساتھ ساتھ ایجو کیشن پالیسی 1986 اور 1992 POA کا بھی جائزہ لیا گیا۔اس کے ساتھ ساتھ کمیٹی نے بیشنل کمیشن فار ہائرا یجو کیشن اینڈر لیسر ہے NCHER کے ایم کی سفارش پیش کی۔ NCHER کا محلی کو کمیٹی نے بتاتے ہوئے یہ کہا کہ اعلیٰ تعلیم کا پوری طرح NCHER (جائزہ) لیا جانا چاہیے۔ یونیورسٹیوں کی خود محتاری کی حفاظت کی جانی چاہیے۔ یونیورسٹیوں کی خود محتاری کی حفاظت کی جانی چاہیے۔ یونیورسٹیوں کی خود محتاری کی حفاظت کی جانی چاہیے۔ یونیورسٹیوں کی تحداد کی دین ہونا چاہیے۔ یونیورسٹیوں کی خود محتاری کی حفاظت کی جانی چاہیے۔ اور نقشادی اداروں اور اقتصادی اداروں میں تال میں ہونا چاہیے۔ پورے ہندوستان گورنینس کی محتال میں ہونا چاہیے۔ اور نیشنل ایجو کیشنل ٹربیونل کو قائم کیا جانا چاہیے۔ نیز CBSE کے متعلق مزید فکر و محتی کی سفارش کے مطابق NCHER میں چیر پرین کے علاوہ 7 مجمران ہوں گے۔ چیف جیٹس کر بین اور پورڈ کے مجمران کا انتخاب ملک کے وزیر اعظم ، پار لیمنٹ میں حزب اختلاف کا رہنما (Opposition leader) اور عدالت عالیہ کا چیف جیٹس کر بیں گے۔

# (Indian Educational Thinkers) ۾ندوستاني مفکرين تعليم

- ﴿ را بندر ناتھ ٹیگور
- پ سری آروبندوگھوش
- ه موہن داس کر مچند گا ندھی
  - علامها قبال
  - سرسيداحدخان
  - ه مولانا ابوالكلام آزاد

### (Rabindranath Tagore) رابندرناته شيگور (2.6.1

حيات وخدمات (1941-1861)

وشوکوی رابندرناتھ ٹیگور 9مئی 1861ء میں بنگال (کولکاتہ) کے ایک تعلیم یافتہ اور مہذب خاندان میں پیدا ہوئے۔ان کے والد کا نام دیویندر ناتھ ٹیگورتھا جوایک مالداراور مذہبی شخص تھے۔ ٹیگورکواسکول نہیں بھیجا گیا۔

1913ء میں اپنے مجموعہ کلام'' گیتا نجل'' کے لیے ادب کا نوبل انعام (Nobel Prize) حاصل کیا۔ 1921ء میں ٹیگور نے ثانتی نکیتن کے قریب وشوا بھارتی یونیورٹی قائم کی جو کہ اب ایک سنٹرل یونیورٹی ہے۔1904 سے 1941 تک ٹیگور نے علم وادب کی خدمت کی اور ہندوستان کوایک نئی فریب وشوا بھارتی جہت عطا کی۔ ٹیگور ہندوستانی تاریخ پر اپنی فکر اور نئی جہت عطا کی۔ ٹیگور ہندوستانی تاریخ پر اپنی شخصت کے گر بے نقوش چھوڑ کر اس دار فانی سے کو چ کر گئے۔

## ٹیگور کے مطابق تعلیم کے مقاصد:

ٹیگور کےمطابق تعلیم کےمقاصد مندرجہ ذیل ہونا جا ہیے۔

- 1- جسمانی نشوونما
  - 2۔ زہنی نشو ونما

- 3- اخلاقی اورروحانی نشوونما
- 4۔ زندگی اور تعلیم کے درمیان ہم آ ہنگی
  - 5۔ ذہن اور روح کی آزادی
  - 6۔ بین الاقوامی جذبے کی نشو ونما

## ٹیگور کےمطابق تعلیم کانصاب:

ٹیگور کے مطابق نصاب کوا تناوسیج ہونا چاہیے کہ وہ بچے کی شخصیت کے تمام پہلوؤں کی متوازن نشو ونما کر سکے۔مطلب انسان کے روحانی اور سابق پہلوؤں کی نشو ونما ہو سکے۔اس لئے ٹیگور نے نصاب میں مذہب، اخلاقیات، سائنس، سابق مطالعہ ودیگر مختلف فنون کو شامل کی بات کہی۔ ٹیگور طلباء میں تعاون، سابق شامل ہوگا ہے۔ ساجیانہ کے نشو ونما سے طلباء کے اندرخو دا ظہار کی صلاحیت کو پیدا کرنے کو اہمیت دی، اس کے علاوہ موسیقی، وستکاری کو بھی شامل کرنے کی ترغیب دی۔کل ملا کرہم میے کہہ سکتے ہیں کہ انہوں نے تعلیم کے نصاب میں مذہب، اخلاقیات، زبانیں، ریاضی، سائنس، جغرافیہ، تاریخ وغیرہ مضامین کے ساتھ ساتھ سیر و تفریح، اداکاری، باغبانی، علوم و فنون، دستکاری وغیرہ کو شامل کرنے کی و کالت کی ہے۔

### ٹیگور کےمطابق طریقۂ تدریس:

- 1۔ سرگرمیوں کے ذریعہ علیم
- 2۔ خودمطالعاور تجربات کے ذریعہ تعلیم
  - 3۔ بحث ومباحثہ کے ذریعہ علیم
    - 4۔ سیروتفریج کے ذریعہ علیم

## ٹیگور کے مطابق نظم وضبط:

ٹیگورطلباء کے اندرنظم وضبط چاہتے تھے لیکن وہ مغلوبیت کے اصول کے قائل نہیں تھے اور بچے کو پوری آزادی دینے اوراس کے ساتھ ہمدردا نہ رویہ رکھنے کی وکالت کرتے تھے۔ جس سے ان کے اندرخودنظم و ضبط پیدا ہو۔ ٹیگور نے نظم و ضبط کے معنی کو واضح کرتے ہوئے لکھا ہے۔ حقیقی نظم و ضبط کا مطلب غیر مطلوبہ سمت میں نشوونما سے تفاظت نظم وضبط کی اس کیفیت میں رہنا چھوٹے بچوں کے لئے زیادہ مسرت بخش ہوتا ہے۔ بیان کے کممل نشوونما میں مدکرتا ہے۔

### ٹیگور کے مطابق اساتذہ کا کردار:

ٹیگور پور نے تعلیمی عمل میں اساتذہ کو بہت اہمیت دیتے تھے۔انہوں نے اساتذہ کی مثال ایک ایسی ثمع کے طور پر دی ہے،جس کا کام ہے دوسری ثمع کو روثن کرنا۔وہ یہ بھی چاہتے تھے کہ اساتذہ صرف مختلف اطلاعات سے طلباء کو لا دکر ہی اپنے فرائض کو پورانہ مان لیں بلکہ اُنھیں زندگی کے مختلف تجربات کے ساتھ منسلک کر کے علم دیں اور تمام مواقع پراس کی صحیح رہنمائی کریں۔

المتحاني سوالات كانمونه Model Questions for Exams

#### طويل جواني سوالات

- (1) ٹیگور کا تعلیمی فلسفہ کیا ہے
- (2) رابندرناتھ ٹیگور کی تعلیمی خدمات کی تفصیل بیان کیجے۔

## (3) مُيگور کي تعليمي فکر کن اقد ار پر مشمل ہے وضاحت سيجيے۔

#### مخضر جواني سوالات

- (1) ٹیگورکوکون سے اعز ازات حاصل ہوئے۔
  - (2) شانتی نکیتن کے بارے میں بتاہے۔

#### خالی جگهول کو پر تیجیے۔

- (1) مُلگور کے مطابق تعلیم .....میں دی جائے۔
- (2) ٹیگور.....ماحول پیند کرتے تھے۔
- (3) ٹیگورکاتعلیم کے ......میدانوں (Areas) میں تعاون رہا۔
  - (4) ئىگوركونوبل انعام..... سال مىں حاصل ہوا۔
    - (5) ٹیگورکی پہلی اد تبخلیق کا نام ..... ہے۔
  - (Sri Aurobindo Ghosh) سرى آربندو گھوش 2.6.2

حيات وخد مات (1950-1872)

سری آروبندوگھوٹ 15 راگست 1872ء کو کو لکانہ میں پیدا ہوئے۔ان کے والد کانام کرشنادھن گھوٹ تھا۔وہ بنگال کے رنگ پور میں اسٹنٹ سرجن سے اور برہموسان کے رکن بھی رہے تھے۔1879ء میں ساراخاندان انگلستان منتقل ہو گیا اور وہ 14 سال تک متیم رہے۔ ICS کا داخلہ امتحان پاس کرنے کے باوجود وہ اس کورس سے اچاٹ ہو گئے اور 1893 میں ہندوستان لوٹ گئے۔1906ء میں وہ بنگال آگئے اور ایک سیاسی پارٹی میں شامل ہو گئے اور جدو جہد آزادی کا حصہ بن گئے۔اس دوران انہیں جیل بھی جانا پڑا ،علی پورجیل میں قید کے دوران انہوں نے یوگا کی پر بیٹس کی اور یہیں سے ان کی روحانی زندگی کا آغاز ہوا۔ سری آروبندو یونانی ، لاطین ، جرمن ،انگریزی ، سنسکرت کے علاوہ کئ زبانیں جانتے تھے۔1950 میں ان کا انتقال ہوا۔

#### انضامي (Integral Education) انضامي التعليم

آروبندو کے مطابق صحیح تعلیم صرف روحانی ہی نہیں بلکہ جسمانی ، اہمیت کی حامل اورغور وفکر پربٹنی ہونی چا ہیے۔ اوپر بیان کیے پانچ تعلیمی اجزاء ہی کو

Integral Education کا نام دیا گیا ہے۔ یہ وہ تعلیم ہے جو کممل ہے ، ایک دوسرے کے لیے لازم وملزوم ہے اور آخر زندگی تک جاری رہتی ہے۔ یہ تعلیم منظر ادی ارتقا کے لیے کا رآمہ ہے بلکہ ملک وقوم اور ساری انسانیت کے لیے بھی مفید ہے۔ تعلیم کا قطعی مقصد تمام انسانیت کا ارتقاء ہے اور اس ارتقاء کی

اسکیم میں کثرت میں وحدت نشو ونما کا اہم اصول ہے۔ تعلیم کا بنیا دی مقصد انسان کو انسان بنانا ہے پہلے ایک آدمی/ بچھ اچھا انسان بنے پھر قوم کارکن بنے اور پھر خود کی طرف لوٹ آئے۔ انسان شہری فرد۔

### تعلیم کے مقاصد (Aims of Education)

1۔ تعلیم جدید زندگی کی ضروریات کے مطابق ہو۔ آروبندونے الی تعلیم پرزور دیا جوعصری ماحول سے مطابقت رکھنے والی ہواور جو ماڈرن زندگی کی ضروریات کے مطابق ہو۔ آروبندونے الی تعلیم پرزور دیا جوعصری ماحول سے مطابقت رکھنے والی ہواور جو ماڈرن زندگی کی ضروریات کو پر کرنے کے قابل ہولیعنی تعلیم فرد کواکیٹ حرکیاتی شہری بنائے جوموجودہ حالات اور پیچیدہ مسائل کوحل کریں گے۔ اسی طرح جسمانی تعلیم بھت، جسمانی یا کی کی طرف بھی خاص توجہ دینا جا ہے تھے کیونکہ اس کے بغیر روحانی ترقی ممکن نہیں ہوتی۔

- 2۔ دوسرا مقصد حواس خمسہ کی ٹریننگ دینا ہے۔ بولنا، سننا، چیونا، سوگھنا اور چکھنا اس کی ٹریننگ اسی وقت ہوسکتی ہے جبکہ چھہ (Chitta)، شعور (Mind) اور مانس (Manas) یاک وصاف ہوں۔ چنا خے تعلیم کے ذریعیہ حواس خمسہ کی یا کی حاصل کی جائے۔
- 3۔ تیسرااہم تعلیمی مقصدا خلاقی تعلیم ہے۔ آروبندو کا ماننا تھا کہ اخلاق اور جذبات کی ترقی کے بغیر صرف زئنی ترقی انسانیت کے لیے نقصان دہ ہے۔ ایک بچرکی کے دل کواس طرح بنایا جائے کہ وہ تمام بنی نوع انسان سے بیچدمجت کرے۔ ہمدردی رکھے اور خلوص سے پیش آئے اس کواخلاقی ترقی کہتے ہیں۔ یہاں ٹیچرکارول اہم ہے جواپنے طلباکے لیے مثال بنیں تا کہ بچے ان کود کھے کران کی نقل کریں اور بہترین اخلاق وکر دار کانمونہ بنیں۔
- 4۔ وَبَىٰ تِى ہے یہاں وَبَیٰ تِی سے مرادتمام وَبَیٰ شعبہ جات کی تعلیم کے ذریعہ ترقی کوممکن بنانا جیسے کہ یاد داشت، سوچ ،غور بمجھداری ،خیل اور فرق و امتیاز کی تمیزیدا کرنا۔
- 5۔ شعوری تعلیم ۔ شعور بیدار کرنے کے لیے تعلیم کا سہارالینا نہایت ضروری ہے آ روبندو کے مطابق شعور کی چارسطیں ہیں۔ Chitta پتی (صحیح یا حقیق شعور ) پیان سندر کی نست سند سندر کی نست سند سندر کی سندر کی نست سندر کی تعلیم کا انہم ترین مقصد سند کی ترقی ہے چونکہ ہرانسان میں خدائی/قدرتی عضر موجود ہے۔ اس لیے تعلیم ہی کے ذریعہ اس عضر کی پیچان اور عرفان ممکن ہے۔

## تغليمي نصاب Curriculum

آ روبندو کی ہدایت تھی کہ بچہ کھلے اور آزاد ماحول میں علم حاصل کرے تا کہ اس کی مخفی صلاحیتوں کا زیادہ سے زیادہ اظہار ہواوران تمام مضامین (Subjects) اور سرگرمیوں میں نئی روح بھونکنا چاہتے تھے تا کہ ایک غیر معمولی اعلی انسان کا بناناممکن ہونے نصاب کی تدوین کے لیے انہوں نے بیاصول بنائے۔

- (1) نصاب طلباکی دلچیبی کے مطابق بنایا جائے نصاب صرف کتابوں کی حد تک محدود نہ ہو۔
  - (2) ذہنی اور روحانی ترقی کو بڑھا وادینے والے مضامین شامل نصاب ہوں۔
- (3) اینے اطراف واکناف کےعلاوہ ساری دنیا کے بارے میں جاننے کاتجسس اورمحر کہ طلبامیں پیدا ہوں۔
- (4) تخلیقی اورنتمیری صلاحیتوں کوا بھارنے والا نصاب ہونے ضاب انفرادی ضرورتوں کو پورا کرنے والا ہو۔

### طریقه تدریس (Methods of Teaching)

سری آروبندونے مندرجہ ذیل طریقة تدریس پرزور دیا۔

- (1) بچوں کومجت و ہمدر دی سے تعلیم دی جائے۔
  - (2) تعلیم مادری زبان میں دی جائے۔
  - (3) تعلیم بچه کی دلچیس کے مطابق دی جائے۔
- (4) ذاتی تج به کے ذریعہ کر کے سیکھیں (Learning by doing) پر زور دیا جائے۔
  - (5) معلم اورطلبا کے تعاون کے ذریعہ اکتساب کروایا جائے۔
  - (6) بجے کی تخلیقی صلاحیتوں اور فطرت کے پیش نظر تعلیم دی جائے۔
- (7) تعلیم آزادانه ماحول میں دی جائے تا کہ بچیا بنی ذاتی کوشش سے زیادہ سے زیادہ علم حاصل کرے۔
  - (8) مشاہدہ اور بحث ومباحثہ کے مواقع بھی فراہم کیے جا کیں۔

اساتذه کارول (Teachers Role)

سری آروبندو نے معلم کواہم مقام دیا ہے لین معلم کا کردار مرکزی نہیں ہے انہوں نے سیح تدریس کا پہلا اصول بیپیش کیا کہ'' کچھ پڑھانے کی ضرورت نہیں''مطلب بید کیلم بچر میں پہلے ہی سے موجود ہے۔ ٹیچر صرف اسے بیسکھائے کہ وہ علم کوحاصل کیسے کرے،خوداکتیا بی کا طریقہ بتائے نا کہ اس پر کچھ مسلط کرے۔ معلم صرف علم کی نشاندہ ہی کرے اور اس کو باہر لانے میں طالب علم کی مدد کرے۔ آروبندو نے ٹیچر کوایک باغبال سے تعبیر کیا ہے۔ اس کا کام صرف علم کی نشاندہ ہی کرنا ہے ٹیچر کوایک بوگی ہونا چا ہے، اس میں ایک صوفی وسنت کی خصوصیات ہونی چا ہیں۔ وہ نظم وضبط کا پابند اور ایک مربوط شخصیت رکھتا ہو۔ طلبا کا بار بی سے مشاہدہ کرے تا کہ ان کو شیح راہ بتا سکے۔ پڑھانے کے بجائے تجاویز دے، طلبا کو ذمہ دار فرد بنا کیں اور اپنی اندرونی رہنمائی حاصل کرنے میں طلبا کی مدد کریں۔ سری آرو بندو طلبا میں خوف پیدا کرنے کے خلاف تھے۔ ان کے مطابق ٹیچر میں علم سے زیادہ اس کے برتاو کی

2.6.3 مونان داس كرم چندگا ندهى Mohandas Karamchand Gandhi

حيات وخد مات (1948-1869)

بابائے قوم کی حیثیت ہے موہن داس کرم چند گاندھی جی کو ہندوستانی رہنماؤں کی فہرست میں ایک اعلیٰ مقام حاصل ہے۔1920 کے بعد انڈین نیشنل کانگریس نے انہی کی قیادت میں آزادی کے لیے کامیاب جدوجہد کی تھی۔ گاندھی جی ہندوستان کی آزادی کوساجی تبدیلی (Social Change) کے لیے ضروری سمجھتے تھے۔

#### گاندهی جی کافلسفهٔ حیات:

گاندهی جی کا فلسفه حیات ان کی سچائی (Truth)، انسانیت کی خدمت (Service of Humanity)، عدم تشدد (Non-Voilence)، ب خونی (Fearlessness)، ستیرگره (Satyagrah) جیسے اعلیٰ تصورات پر شتمل ہے۔

(Basic Principles of Gandhiji's Educational Philosophy) گاندهی جی کے تعلیمی فلسفہ کے بنیادی اصول

گاندهی جی کے تعلیمی فلسفہ کا اگر مطالعہ کیا جائے تو مندرجہ ذیل بنیا دی اصول نظر آتے ہیں۔

- (1) سات سال سے چودہ سال کی عمر کے تمام بچوں کی تعلیم بلافیس کے اور لازمی ہونا جا ہے۔
  - (2) ذریعه مادری زبان ہونا جاہے۔
  - (3) طلبه کی تعلیم انگریزی میں نہیں ہونی چاہیے۔
  - (4) صرف خواندی گفلیم کے برابر ناسمجھا جائے۔
  - (5) تعلیم اس انداز میں دی جائے کے وہ طلبہ کے اندراخلاقی اقد ارکو پیدا کریں۔
- (6) تعلیم طلبه کی ان تمام ساجی صلاحیتوں کا فروغ کرے جن کی ساج کوضرورت ہے کیونکہ وہ اس کا ایک حصہ ہے۔
  - (7) تعلیم اس طرح کی ہونا چاہیے کہ وہ بچے کے جسم ، ذہن ، دل اور روح کی ہمہ جہت فروغ کرے۔
    - (8) طلبہ تعلیم کرافٹ پاصنعت کے ذریعے دینا جا ہے تا کہ وہ خود فیل ہوجا کیں۔
- (9) تعلیم اس طرح کی دینی چاہیے جس سے طلبہ آ گے چل کرصاحب روز گار ہوجا نمیں اور معاشی طوریر آزاد ہوجا نمیں۔
  - (10) اسکول کو سرگرمیوں کا ایک مرکز ہونا چا ہیے تا کہ وہ مختلف قتم کے تجربوں کو حاصل کرسکیں۔

(11) تعلیم کا مقصد ہے کہ وہ ملک کے شہر یوں کوفائدے مندذ مہداراور متحرک شہری بنائیں۔

تعلیم کے مقاصد (Aims of Education)

اگر ہم گاندھی جی کی کتابوں کا مطالعہ کریں توان کے نظریہ کے مطابق مندرجہ ذیل دواہم مقاصد ہیں۔

- (1) تعلیم کے فوری مقاصد (Immadiate Aims of Education)
  - (2) تعلیم کاحتی مقصد (Ultimate Aims of Education)

تعلیم کے فوری مقاصد (Immediate Aims of Education)

گاندهی جی نے تعلیم کے جوفوری مقاصد بتائے ہیں وہ مندرجہ ذیل ہیں:

(Promotion of Moral & Character) اخلاق اور کردار کافروغ (1)

گاندهی جی کے فلسفہ کا پہلاتعلیمی مقصد تھا طلبہ کے اقد ار اور کر دار کا فروغ کرنا۔ ان کے مطابق تعلیمی عمل میں طلبہ کے اقد ار اور کر دارسب سے اہم ہے۔ تعلیم کے فروغ کے لیے اقد اربہت ضروری ہے۔ اگر تعلیم طلبہ میں اقد ارکا فروغ نہیں کرپاتی ہے تواس کا مطلب ہے کہ اس کے تعلیمی نظام میں پھے کی ہے۔ ہمہ جہت فروغ (Harmonious Development)

گاندھی جی کے فلسفہ کا بیرہت خاص مقصد ہے۔ طلبہ کا ہمہ جہت فروغ ہونا چاہیے طلبہ میں مختلف قتم کی صلاحیتیں ہوتی ہیں۔ان بھی کا ایک ساتھ فروغ کرنا تا کہ طلبہ میں تمام تر صلاحیتیں جمع ہوجا کیں ۔گاندھی جی ہر کجن میں لکھتے ہیں کہ اصل تعلیم وہ ہے جوطلبہ کے ذہن ،جسم اور روح کو بھچ طریقے سے فروغ کرے۔

ثقافتی مقاصد (Cultural Aim)

گاندھی جی جا ہتے تھے کہ تعلیم کے ذریعے اپنے ملک کی ثقافت کا فروغ ہواس لیے انہوں نے پیشہ ورانہ تعلیم کے ساتھ ثقافت تعلیم پر بھی زور دیا۔ کسی ملک کی پہچان اس کی ثقافت سے ہوتی ہے اس لیے ثقافت کی تعلیم بہت ضروری ہے۔ ہمارے ملک میں تمام صوبوں کی ثقافت الگ الگ ہے اس لیے تمام طلبہ کو پورے ملک کے مختلف صوبوں کی ثقافت سے واقف ہونا چا ہیے، گاندھی جی کہتے ہیں کی تعلیم کا ثقافتی پہلو ملمی پہلو سے بھی زیادہ اہم ہے کیونکہ ثقافت تعلیم کی بنیا د ہے۔

پیشه ورانه مقاصد (Vocational Aim)

گاندھی جی کے مطابق تعلیم کے پیشہ ورانہ مقاصد میں ایک اہم مقصد ہے کہ طلبہ جب تعلیم حاصل کرنے کے بعد اپنی اصل زندگی میں داخل ہوں تو وہ اس لائق ہوں کہ اپنی روزی روٹی کماسکیں ۔طلبہ کو تعلیم کے ساتھ ساتھ کرافٹ کی تعلیم دینا چا ہے تا کہ وہ تعلیم حاصل کرنے کے بعد کسی کمپنی میں روزگار حاصل کرتے ہوں کہ اپنی کوئی صنعت قائم کر سکیں ۔ان کے مطابق تعلیم ایسی دینی چا ہیے جو طلبہ کوخو دکھیل بنا سکے ۔ان کا مقصد طلبہ کومز دور بنانانہیں تھا بلکہ طلبہ کے اندر کا م کے احترام کرنے کا جذبہ اور پچھ کمانے کی صلاحیت پیدا کرنا تھا۔

2.6.4 علامه قبال (Allama Iqbal)

حيات وخدمات (1877-1838)

تعلیم کے مقاصد (Aims of Education)

1- الوهبيت كوسمجهنا:

علامها قبال کےمطابق تعلیم کاسب سے اہم اولین مقصد ہے۔خدا کی وحدانیت کا ادراک کرنا اور پیمجھنا کہ عبادت کے لائق صرف اس کی ذات ہے۔

2- حق کی تلاش کرنا:

طلبا کوحق یاحقیقت کا ادراک کرنے کا اہل بنانا۔

علامها قبال چاہتے تھے کتعلیم کے ذریعہ بچوں کوروایتی رسوم ورواج ناسکھایا جاہے بلکه ان کی حوصلہ افزائی کی جائے کہ وہ حقائق کوخود تلاش کر سکے۔

3- معرفتِ خودی:

لیعنی خودی کی تلاش کرنا، بیعلامها قبال کا بنیادی فلسفه ہےاوران کے تخلیق کردہ سارےادب کامحور ہی خودی کی تلاش ہے۔ بچہ خدا کے بعدا پنے آپ کوجانے، بیجانے اپنی صلاحیتوں ہے آگاہ ہونے کی سعی مسلسل کرےاورخودی کوحتی الام کان بلند کرے، اسکےام کا نات تلاش کرے۔

4۔ افزودگی حیات:

اس سے مراد وہ مقصد ہے جہاں فرد ذہانت، استدلال اور ذکاوت کے ذریعے اپنی زندگی کے تصورات (Ideals) کو حاصل کرنے کی طرف رواں دواں رہے اوراینی زندگی کی بامقصد ترقی میں جٹار ہے۔

نصاب(Curriculum)

- 1۔ نصاب مذہبی اساس پرمنی ہو کیونکہ مذہب نہیں سکھا تا آپس میں بیررکھنا۔قرآن کے بعد مسلمانوں کے لیے پرانی تعلیمات کا سرچشمہ وجدان ہے۔وہیں ہے علم عمل کی راہیں کھلتی ہیں۔
  - 2۔ تعلیم خود کی پہچان سے شروع ہو،اور خدا کو پہنچانے تک جاری رہنا چاہیے۔اس کی تشریح کے لیےاس رباعی سے کام لیاجا تا ہے۔

الله سے کرے دور ، تو تعلیم بھی فتنہ

املاک بھی اولا دبھی جا گیر بھی فتنہ

ناحق کے لیےاٹھے توشمشیر بھی فتنہ

شمشير ہی کیا نعرهٔ تکبیر بھی فتنہ

- 3۔ نصاب کا قطعی مقصد بچہ کی جملہ صلاحیت کوجلا دینا ہے۔ بچہ کی ہمہ جہتی ترقی ہی پرنصاب مرکوز ہونا چاہیے تا کہ اس کی ممکنہ حد تک ظاہری' جسمانی باطنی ، ذہنی وروحانی ترقی کا احاطہ ہو سکے۔ بچے میں آ گے بڑھنے کی گئن پیدا ہو۔
  - 4۔ نصاب طلبہ میں سوز دروں ، پیدا کرنے والا ہو تخلیقی سرگرمیاں اور جہد مسلسل انسان میں دنیاوی چیلینجس کا مقابلہ کرنے کا حوصلہ پیدا کرتی ہیں۔
- 5۔ تمام اقوام میں مذہب اہمیت رکھتا ہے چنانچہ اگر علم کو مذہب کے زیرِ اثر نہ رکھا گیا تو وہ باطل قوت میں ڈھل جاتا ہے۔اس لیے سائنس کاعلم ضرور حاصل کیا جائے ۔لیکن ایک ذمہ داری کے ساتھ تا کہ اس کے غلط اور ناروا استعمال سے انسانیت محفوظ رہے۔ مذہب اور سائنس وککنا لوجی میں توازن نہ ہوتو وہ ناعا قبت اندیش کی طرف لے جاتا ہے۔

طریقهٔ تدریس (Methods of Teaching) طریقهٔ تدریس

- 1۔ اقبال روایتی طریقهٔ تدریس کے خلاف تھے۔ نے انداز و نے مضامین کوشامل کرنے کے متمنی تھے اور مشاہدے کوتدریس کا اہم جزمانے تھے۔
  - 2۔ تعلیم کو کتابوں تک محدودر کھنے کے سخت مخالف تھے۔
  - 3 سوال وجواب كاطريقه علامه قبال سوال وجواب كطريقه تدريس كے عامی تھے۔

- 4 معلم کا کردار۔علامہ اقبال کے یہاں استاد کارتبہ بہت بلندہ۔وہ اساتذہ کوساج کے بااثر طبقے میں شار کرتے ہیں۔معلم ایسے ہوں جوساج و انسانیت میں نئی روح پھو نکے اور ایسی نسل تیار کریں جودنیا کارخ بدل دے۔
  - 5۔ نظم وضبط -طلبہ شجیدگی کے ساتھ علم حاصل کریں۔

#### امتحاني سوالات كانمونه:

- 1۔ علامه قبال کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں؟
  - 2- علامه اقبال كتعليم كيامقاصدين؟
- 3۔ علامہ اقبال کے یہاں معلم کا کیارول ہونا جا ہے؟
- 4- طريقة تدريس علامه قبال كے مطابق كس طرح كا مونا جاہي؟
- (Maulana Abul Kalam Azad) مولا نا ابوال كلام آزاد 2.6.5

حيات وخدمات (1958-1888)

آج ہماری قوم اخلاقی ،سیاسی ،معاثی اور روحانی بحران میں مبتلا ہے اور جوملک کوحالات در پیش ہیں ان سے ساری قوم واقف ہے۔الی صور تحال میں اور ملک کوتر تی ،خوشحالی ،امن وامان اور باہمی ریگا نگت کی راہ پرڈالنے کے لیے مولانا آزاد کی شخصیت وافکار وخیالات سے روشنی حاصل کرنا نہایت ضروری ہے۔ بیخیالات وافکار ملک وقوم کے روشن مستقبل کی صانت دیتے ہیں۔مولانا کی شخصیت میں فکر وعمل کیجا ہوگئے تھے اور جب بید ونوں کیجا ہوتے ہیں تو فکر و نظر کی نئی راہیں کھلتی ہیں اور انقلاب اور تبدیلی کے لیے زمین ہموار ہوجاتی ہے۔

#### مولانا آزاد کے علیمی افکار

یداظہرمن اشمس ہے کہ مولا نا آزاد ہمیشہ سے اصلاح پیندی کے حامی اور قائل تھے۔ وہ صرف اصلاح باطنی ہی کوخروری نہیں سمجھتے تھے بلکہ دنیاوی امور میں بھی شفافیت اور انسانی خدمت واقتصادی ترقی کے بھی خواہاں تھے۔ انہوں نے اپنے دانشورانہ تصورات کو مملی جامہ پہنانے کی بھر پورکوشش کی اور بڑی حدتک اس میں کا میاب بھی ہوئے۔ چنانچہ جو تعلیمی نظام کا ڈھانچہ انہوں نے ہندوستان کے پہلے وز رِتعلیم کی حیثیت سے قائم کیا تھاوہ آج بھی بغیر کسی بڑی تبدیلی کے بعینہ موجود ہے۔ لیکن خصوصیت سے انہوں نے نہ بہی تعلیم پر بہت زور دیا۔ لیکن انہوں نے نہ بہی قدامت پرسی اور تو ہم پرسی سے ہٹ کر حقیقت بہندانہ اور قرآنی تعلیمات پربئی تعلیم کی اہمیت واضح کی ، وہ چا ہتے تھے کہ مسلمان اپنے اخلاق ، کردار ، افکار واعمال صححہ کے ذریعہ اسلام کا سچانمونہ دنیا کے سامنے پیش کریں۔ یہی سوچ اور فکر پوری ہندوستانی قوم کے حوالے سے بھی رکھتے تھے۔

مولانا آزاد کے تعلیمی نظریات وتصورات ان کی علمی،اد بی،صحافتی و مذہبی تحریروں میں ملتے ہیں۔اپنی تحریروں اور خطبات اوران کی بنائی ہوئی تعلیمی پالیسیوں کے ذریعہ ہندوستان کے تعلیمی ڈھانچی کی تفکیل کی ہے۔

#### ثقافتي نظريات

مولانا آزاد ہندوستان میں ایباتعلیمی نظام جاہتے تھے جو بہال کی تہذیب وثقافت کو کھوظ رکھتے ہوئے عصری تقاضوں کو پورا کرے۔اورساتھ ہی دوسرے مما لک کے کچر سے نفرت بھی نہ پیدا ہو بلکہ اس نظام کی خوبیول کوشامل نصاب کرنے کی گنجائش بھی ہو۔

مہاتما گاندھی نے 1937 میں بیبک ایجوکیشن (Basic Education) کا جوتصور پیش کیا تھا مولانا آزاد بھی اس سے متفق تھے جس کا بنیادی مقصد دیہی عوام کو روزگار فراہم کرنے مواقع پیدا کرنا تھا۔ مولانا آزاد نے بھی اسی طرز پرتعلیم برائے روزگار اور حرفہ مربوط تعلیم (Technical Education) پرخصوصی توجہ دی اور ابتدائی تعلیم کے فروغ کے لیے ایساتعلیمی نقشہ بنایا جو کم وبیش آج بھی ہندوستان میں معمولی تبدیلیوں کے ساتھ موجود ہے۔ نظر پیافا دیت اورمولا نا آزاد

و العلیم میں نظریدافادیت (Pragmatism) کے بھی حامی تھے۔ منجمد خیالات ونظریات کے برخلاف انہوں نے ہرنگ اوراجھی تبدیلی کو کھلے دل سے قبول کیا، زمانے کی ترقی اورافکارنو کا استقبال کیا اور اپنافلیم کی نظریات میں بھی لچک پیدا کی۔ حالانکہ وہ مسلمانوں کی تعلیم کو اسلامی اساس پر بینی دیکھنا چاہتے تھے، وہ تعلیمی نظام کوعصری ماحول اور جدیدیت سے مطابقت رکھنے والا بنانا ضروری سے قو دوسری طرف اس تعلیم کوعصری تقاضوں پر پورااتر تے بھی دیکھنا چاہتے تھے، وہ تعلیمی نظام کوعصری ماحول اور جدیدیت سے مطابقت رکھنے والا بنانا ضروری سیجھتے اور خواہاں تھے کہ طلبامتحرک، صنعت وحرفت کے ماہر اور باعمل زندگی گزارنے کے قابل ہوں۔ عام روایتی تعلیم کے ساتھ غیررسی تعلیم ہوں تعلیم کے جہوری اور سیکنیکل ایجوکیشن کے فروغ کا بھی واضی نظام انہوں نے پیش کیا۔ ان کے پیش نظر قوم کی ترقی اور ملک کی سالمیت ہمیشہ سے رہی۔ چنا نچہ وہ تعلیم کے جمہوری اور سیکولرکر دار کے حامی تھے اور اس کوعصری بنانے اور زندگی سے جوڑنے کی کوششیں بھی کیں۔

وزارت تعلیم کاعہدہ سنجالنے کے بعد مولا نا آزاد نے ایک پریس کانفرنس کونخاطب کرتے ہوئے تعلیمی مقاصداور قومی تشکیل کے بارے میں کہا: '' نہ ہی تعلیم کامقصد وسیع النظری، رواداری اورانسان دوئی ہونا چاہیے''

مدرسوں میں عربی تعلیم کی کوتا ہیوں کا جائزہ لیتے ہوئے انہوں نے کہا تھا:

" آپ نے بھی اس کی کوشش نہیں کی کہ آپ اپنے مدرسوں کوزمانہ کی چال کے ساتھ جوڑ سکیں۔زمانہ چلتار ہااور ترقی پر پہنچ گیااور آپ وہیں رہے، جہاں تھے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ آپ کی تعلیم کوزمانہ کے تقاضوں سے کوئی رشتہ نہیں رہااور زمانے نے آپ کونکما سمجھ کر فیصلہ کر دیا"۔

آزادی کے بعد مولانا آزاد کے تعلیمی تصورات میں نمایاں تبدیلی واقع ہوئی۔الیی اصلاحات کومروج کرنا چاہتے تھے جس میں ذہبی اور عصری دونوں کے نصاب کی خامیاں دور ہوں اور جواقتصادی ترتی اور عصری ماحول سے مطابقت رکھتی ہوں۔ ماقبل آزادی، ہندوستان کی بڑی آبادی ناخواندہ تھی اور ابتدائی تعلیم کے فروغ میں کوئی نمایاں ترتی نہیں ہوئی تھی۔ ساج کا بہت بڑا طبقہ کم سے محروم تھا۔ چنا نچیہ مولانا آزاد کی فکر نے ایک تعلیم بالغاں کا نیاب کھولا۔ان کے ذہمین رسانے بیسوچا کہ جب تک والدین تعلیم یافتہ نہ ہوں یا نواندہ نہ ہوں وہ اپنے بچوں کی تعلیم مہیا کے ذہمین رسانے بیسوچا کہ جب تک والدین تعلیم یافتہ نہ ہوں یا نواندہ نہ ہوں وہ اپنے بچوں کی تعلیم مہیا کو خواندگی کا آغاز ہوا۔ ساجی تعلیم مہیا کی جانے بالغ افراد کی دسترس میں ہو۔ مولانا آزاد نے تعلیم بالغان کا نیا تصور پیش کیا جس کے تحت بالغ خواندگی کا آغاز ہوا۔ ساجی تعلیم حاصل کی وانا اور ان کی بیشہ وارانہ مہارت اور اس سے متعلق معلومات فرا ہم کرنا اور تعلیمی وسائل مہیا کرنا تھا۔ اور اس کے لیے ایسے مقامات پرخواندگی مراکز کھولے جہاں ناخواندہ بالغان کی کثیر تعداد موجود تھی۔

ان مقاصد کے علاوہ ساجی تعلیم کا اہم مقصد ناخواندہ بالغوں کو اجتماعی زندگی میں حصہ لیتے ہوئے ساج کا حصہ بننے کی ترغیب دینا،کسی پیشہ کے لیے تیار کرنا اور ساجی شعور بیدار کرنا تھا۔ اس تعلیمی پروگرام کے نصاب میں درسی مواد کے علاوہ شہریت ، حفظان صحت ، غذا اور تغذیب ، سائنسی سوجھ بوجھ، پیشہ ورانہ صلاحیتوں میں اضافہ ، ساجی ، طبی ، ماحولیات اور روز مرہ کی زندگی کے لیے کارآ مدمعلومات کی فراہمی بھی شامل تھی۔ علاوہ ازیں تعلیم بالغان میں تہذیبی وثقافتی پروگراموں میں حصہ لینے کا اہل بنانا شامل تھا تا کہ اس کے ذریعے تعلیم کو عام دھارے سے مربوط کیا جاسکے۔

مولانا كاتعليمي ياليسيون يسيمتعلق نظربير

مولانا آزاد کی تعلیمی پالیسیوں کے مطالعہ سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے آزاد ہندوستان میں تعلیم کے چارامداف کی نشاندہی کی۔ جو کہ حسب ذیل ہیں۔

(1) تحانوی سے ٹانوی درجہ تک تعلیم کی فراہمی کے ذریعہ ناخواندگی کا خاتمہ تعلیم بالغاں پرخصوصی توجہ بشمولِ خواتین ۔

- (2) تعلیم کے یکسال مواقع جمہوری اساس پر فراہم کر نابلا لحاظ مذہب وملت ، فرقہ ، درجہ ، رنگ ونیلی امتیاز کے۔
  - (3) سەلسانى فارمولەرغىل كرنا-
  - (4) ملک کے طول وعرض میں تحانوی سطح کی تعلیم کا فروغ۔

مولانا کانظریے تھا کہ حصولِ علم ہر فرد کا بنیادی حق ہے جوانسانی بقاوتر قی کے لیے نہایت اہم ہے۔ان کا ماننا تھا کہ یہ مکلی حکومت کی ذمہ داری ہے کہ وہ سب کے لیے ثانوی درجہ تک تعلیم کے یکساں مواقع فراہم کرے۔

مولانا آزاد کے پیش کردہ انہی تعلیمی تصورات کی بناپر آج سارے ہندوستان میں فاصلاتی تعلیم زوروشورسے جاری ہے اور ملک کے ہرعلاقے میں پیپیل چکی ہے۔مولا نانے تعلیم بالغان کوساجی تعلیم سے موسوم کرتے ہوئے اس کے تین اہم مقاصد متعین کیے تھے جو حسب ذیل ہیں۔

- (1) ان يره بالغول كويرهانا
- (2) معمولی خواندگی رکھنے والے بالغ افراد کوفنی ،ادبی اور پیشہ ورانہ اعلیٰ تعلیم کے لیے تیار کرنا۔
- (3) بالغ افراد کوزندگی کے مسائل سے واقف کروانا اوران کے حقوق کے بارے میں بیداری پیدا کرنا۔

اس نصاب میں اس بات کی بھی گنجائش رکھی گئی کہ ملک کا ہر شہری ساجی وسیاسی حالات سے واقف ہو۔ جس خطہ پروہ رہتے ہوں اس کے گر دوپیش کے حالات وہاں کی حکومت اور حکومت بنانے کے لیے حق رائے سے استفادہ کرنے کا بھی اہل ہنے۔

### تعلیمی خدمات:

مابعد آزادی مولانا آزاد کے تعلیمی تصورات نے ٹھوس شکل اختیار کر لی اور ہندوستان ان کی بیش بہاتعلیمی خدمات کا بھی مرہون منت ہے۔ یوں تو ان کے بیثار کارنا مے شعبۂ تعلیم کے حوالے سے جانے جاتے ہیں۔ لیکن یہاں چندایک انتہائی اہمیت کے حامل اداروں کا ذکر کیا جاتا ہے جن کا راست تعلق ہندوستان کے تعلیمی ڈھانچے سے ہے جوادار ہے کمیشن ، ٹوسلس ، بورڈس ، بیوروز ، مولانا کے دوران وزارت قائم کیے گئے وہ حسب ذیل ہیں۔

- CABE سنثرل ایڈوائزری بورڈ آف ایجوکیشن (Central Advisory Board of Education) کا قیام 1948 میں عمل میں (1) لیا گیا۔
  - (2) يونيورسٹی ايجوکیشن (University Education Communication) کا قيام
    - (3) سنٹرل بورڈ آف سکنڈری ایج کیشن کا قیام (CBSE)
- (4) یو نیورٹی گرانٹس کمیشن (UGC) وغیرہ کا قیام مولا نا آزاد کی اہم ترین تعلیمی خدمات میں شامل ہیں جس کے ذریعہ انہوں نے اپنے تعلیمی تصورات کومملی شکل دی۔
  - (5) آل انڈیا کوسل فارنگنیکل ایجوکیشن کی مولانانے از سرنوتشکیل کی اور کھڑگ پور میں تکنیکل انسٹی ٹیوٹ کا قیام عمل میں لایا۔
- (6) یو نیورٹی ایجوکیشن کمیشن (University Education Commission) کے ذریعہ اعلیٰ تعلیم کا جائزہ لیا گیا اور اصلاحات کی گئیں۔اسکول ایجوکیشن اور خاص طور پر ثانوی تعلیم کے لیے مدلیار کمیشن مقرر کیا۔اس کمیشن کی رپورٹ آزاد ہندوستان کی تعلیمی تاریخ میں نمایاں مقام رکھتی ہے۔ ایجو بیشن اور خاص طور پر ثانوی تعلیم کے لیے مدلیار کمیشن مقرر کیا۔اس کمیشن کی رپورٹ آزاد ہندوستان کی تعلیم سے متعلق مولانا کی تقریر سے ایسے بیشار اداروں کا قیام مولانا آزاد کی دوراند ایش کے نتیجہ میں عمل میں آیا جس کی تفصیل یہاں ممکن نہیں۔ساجی تعلیم سے متعلق مولانا کی تقریر سے اقتباس پیش کیا جاتا ہے۔

''ہم سب اپنی قسمت کے معمار ہیں، آج ہم کو ہمارے گھر کو سنجالنا ہے اور ان حصول کو جو توجہ چاہتے ہیں، درست رکھنا ہے۔ قومی نظام تعلیم، قومی زندگی کے لیے ایک لازمی ضرورت ہے''۔

> (7) آل انڈیا کونسل فارسکینڈری ایجوکیشن (All India Council for Secondary Education): کونسل کا قیام مختلف ریاستوں میں تال میل قائم رکھنے کے لیے کیا گیا۔

> > (8) تعلیم بالغال (Adult Education) ناخوانده بالغ افراد میں تعلیمی فروغ کی غرض سے یہ بورڈ قائم ہوا۔

(9) Rural Higher Education: دیہاتی سطح پراعلاتعلیم کے فروغ کے لیے یہ بورڈ قائم کیا گیا۔

Central Social Development Board (10)

Educational & Vocational Guidance Bureau (11)

National Organization for Basic Education (12) : اس ادارے کے تحت بنیادی تعلیم ، ہنر مندی اور روز گار سے مربوط مہارتیں پیدا کرنا تھا۔

اس کے علاوہ بھی مولا نانے تعلیمی میدان میں بہت سے کار ہائے نمایاں انجام دیے ہیں جوتفیصل کے متقاضی ہیں۔

مخضراً میر کہ مولا نانے گی ایک پروگرامس ہندی کے فروغ کے لیے بنائے اور منعقد کیے جبکہ وہ قومی زبان قرار دے دی گئی۔مولا نا چاہتے تھے کہ بجائے انگریزی زبان کومقامی زبانوں پرتر جیج دینے کہ ہندوستانی ، زبان کومروج کیا جائے۔ ہندی اورار دوزبان کے امتزاج سے ہندوستانی ، زبان کی تشکیل کی انہوں نے تجویز رکھی تھی جومستر دکر دی گئی۔وہ چاہتے تھے کہ علاقائی سطح پر مادری زبان کا فروغ ہواور تومی سطح پر ہندوستانی زبان رائح ہو۔

علاوہ ازیں متعدد سکیمات بنائی گئیں، جسمانی صحت کے لیے تعلیمی تفریحات کے لیے، ترقی نوجوانان کے لیے، ساجی خدمات کے لیے اور تعلیم برائے معذورین کے شمن میں ۔اس کے علاوہ مولانا نے ہندوستان کی ہمہ جہتی ترقی کے پیش نظر تین (3) اکیڈ میاں قائم کیں ۔ (1) سامیعة اکیڈ بی (2) للت کلااکیڈ بی (3) سنگیت ناٹک اکیڈ بی ۔

مولانا آزاد کی سرکردگی میں وزارت تعلیم نے ایک نیاشعبہ ثقافتی تعلقات کے فروغ کے لیے بنایا جس کے ذریعہ UNESCO اور دوسر سے بین الاقوا می ثقافتی اداروں سے دشتہ قائم ہوا۔ایک اورادارہ طلبااوراسا تذہ کے درمیان ڈائیلاگ اورا پنے اپنے نقاطِ نظرکو پیش کرنے کے مقصد سے قائم ہوا۔ان تمام اداروں کے قیام میں گن اور دلچی سے ظاہر ہوتا ہے کہ مولا ناایک قوم پرست قائد تھے اور اتحاد، آپسی دوستی اوراخوت کے علمبر دار تھے۔ مولا نا آزاد کے مطابق تعلیم کے مقاصد:

مولانا آزاد تعلیم کے ذریعے انسان کی ہمہ جہت ترقی چاہتے تھے۔ وہ تعلیم کوروزی روٹی حاصل کرنے کا ذریعہ مانتے تھے کین ساتھ ہی ساتھ اسے ہمہ جہت ترقی کا بھی ایک آلہ بھے تھے۔ وہ یہ چاہتے تھے کہ تعلیم ایسی ہوجس سے انسان کی اخلاقیات اور روحانیات کی نشو ونما ہو۔ ساتھ ہی ساتھ تعلیم کے ذریعے لوگوں کو ایک اچھا انسان اور ایک اچھا شہری بنانا چاہتے تھے۔ اس کے علاوہ طلبا کے اندر حب الوطنی کا جذبہ اور جدت پسندی کی وکالت کی۔ وہ یہ بھی چاہتے تھے کہ تعلیم ایسی ہوجو کہ اپنی ثقافت ، رسم ورواج اور علم پرفخر کرنا بھی سکھائے۔

مولانا آزاد کے مطابق تعلیم کانصاب:

مولانا آزادتعلیم کے نصاب میں مشرقی ومغربی دونوں طرح کے مضامین چاہتے تھے اور نصاب میں مختلف زبانوں، تاریخ، جغرافیہ، ساجی علوم، ریاضی

الجبرا، سائنس ٹکنالو جی اورجدیدعلوم کوشامل کرنا چاہتے تھے۔اس کےعلاوہ پیشہ وارانہ اور حرفتی (Vocational) مضامین کوشامل کر کے طلباءکوروزی روٹی سے جوڑنے کی بات کہی۔ان کا ماننا تھا کہ نصاب ملک کے حالات اور وقت وضرورت کے مطابق بدلتے رہنا جا ہیے۔

(Sir Sayyed Ahmad Khan) سرسيدا حمد خالن 2.6.6

حيات وخدمات (1817-1898)

سرسیدا حمد 17 اکتوبر 1817 کودلی میں پیدا ہوئے، وہ دہلی کے ایک قدیم خاندان سے تعلق رکھتے تھے ان کے مورث اعلی ہرات سے جہان آباد آئے سے سیدا حمد کانٹیہا لی تعلق اردو کے مشہور شاعر خواجہ میر درد کے خاندان سے تھا، سیدا حمد کی تعلیم کا آغاز روایتی انداز میں ہوا۔ سرسید نے ہندوستان کی وہنی پستی کوایک نئی تعلیمی ادراک اور نئے نقط نظر سے دور کرنے کی سعی کی ۔ وہ دلیمی زبانوں میں مغربی ترجموں کو لانا چاہتے تھے، چنانچہ اس مقصد سے غازی پور میں سائنشک سوسائٹی قائم کی اور 1866ء میں انسٹیٹیوٹ گزٹ نکالا اس گزٹ نے مضمون نگاری میں بہت اہم رول ادا کیا، بعد میں سرسید نے تہذیب الاخلاق رسالہ جاری کیا جس کی وجہ سے مقالہ نگاری کا سلسلہ شروع ہوگیا، جس میں سرسیداور دوسرے ادبی ذوق رکھنے والے، اخلاقی، اصلاحی اور مذہبی مضامین کھتے رہے۔

تعلیم کے مقاصد (Educational Aim)

سرسید کےمطابق''انسان کی تعلیم درحقیقت کسی چیز کا باہر سے اس میں ڈالنائہیں بلکہ دل کے سوتوں کو کھولنا ہے جواندرونی قوت کو حرکت میں لانے اور شگفتہ و شاداب کرنے سے نکلتا ہے۔

تعلیم نسوال(Women's Education)

سرسیداحمدخان تعلیم نسواں کے زبر دست حامی تھے، انہوں نے کہاتھا کہ میرایقین ہے کہڑکوں کی تعلیم پر کوشش کرنالڑ کیوں کی تعلیم کی بنیاد ہے چنانچہ کافی ردوقبول کے بعد کئی پیچیدہ مراحل سے گذر کر 19 اکتوبر 1904ء میں لڑکیوں کا پہلا مدرسعلی گڑھ میں قائم ہوا۔خواتین کی تعلیم کی اہمیت کواجا گر کرنے کے لیے ایک رسالہ خانون بھی جاری کیا گیا جس کی وجہ ہے عوام میں تعلیم نسوال کے متعلق شعور پیدا ہوا 17-1916 میں لڑکیوں کے لیے بورڈنگ ہاؤس بھی قائم کیا گیا۔ بعد میں گرلس ہائی اسکول 1929 میں انٹر میڈیٹ ہوگیا۔ 1935 میں بی اے کی کلاسیس شروع ہوگئیں ،اس طرح تعلیم نسوال کا کارواں چل بڑا۔ سرسید کے مطابق نصاب: (Curriculum)

سرسید کی زندگی کا مقصد ہی تعلیم کی ترویج رہی ہے کین وہ فرسودہ تعلیم اور نصاب کے خلاف تھے وہ تعلیم اور نصاب کی جدید کاری کے قائل تھے تعلیم کے ذریعہ سابی اصلاح ان کا مقصد تھا، سائنس وانگریز کی علوم کو وہ نصاب کا ضروری حصہ بنانا چا ہتے تھے اس مقصد سے انہوں نے گئی ادار ہے، سوسائیٹیاں، کلبس ، کا نفرن ، میڈنگ، رسائل ، اخبار قائم و جاری کے اور علم جدید کے اشاعت کی ترغیب دی۔ وہ نصاب کو عقلیت پربٹی ، ماڈرن ، ہمہ جہت اور حالات سے میل رکھنے والا ، وقت کے تقاضوں کے مطابق بنانا چا ہتے تھے علمی میدان میں یورو پی مما لک کی برابری کرنا بھی ان کا مقصد تھا۔ لیکن وہ فہ بی تعلیم اور فہ بی تعلیم کے ساتھ وہ و دنیاوی اور جدید علوم کو شامل نصاب رکھنا چا ہتے حدود کے بالکل خلاف نہیں تھے انہوں نے ساری زندگی علوم دینیہ کی بھی خدمت کی ۔ فہ بی تعلیم کے ساتھ وہ و دنیاوی اور جدید علوم کو شامل نصاب رکھنا چا ہتے ۔ کھیل کو وہ مصوری ، ودیگر فنون لطیفہ بچری و تقریری صلاحیت پیدا کرنا بھی نصاب کا مقصد ہونا چا ہیے ۔ 1886 میں انہوں نے سائنفک سوسائن کی کم بنیاد محمد میں مقصد سائنسی علوم کو اردوز بان میں ترجمہ کرنا تھا، مغربی علوم کی اہمیت ان کے زد کے بہت زیادہ تھی ۔ قومی کی جہتی کے علمبر دارر ہے نصاب کو محمد تھیں ۔ سیکولرنصاب بھی ان کی اور اخلاقی تعلیم بھی ان کے یہاں طلبا کی روز مرہ کی ٹرینگ کا حصہ تھیں ۔ سیکولرنصاب بھی ان کی اور نے تھا کہ مقصد مورکھنے کے خلاف ہے تھا ور تہذیبی اور اخلاقی تعلیم بھی ان کے یہاں طلبا کی روز مرہ کی ٹرینگ کا حصہ تھیں ۔ سیکولرنصاب بھی ان کی اور اخلاقی تعلیم بھی ان کے یہاں طلبا کی روز مرہ کی ٹرینگ کا حصہ تھیں ۔ سیکولرنصاب بھی ان کی اور کیا تھا کہ تھی ۔ سیکولرنصاب بھی ان کی اور کیا تھا کہ کی دور کھنے کے خلاف کے دور کیک کی دور کیا تھا کہ کو کی کی دور کیا گور کیا تھا کہ کی دور کیا تھا کہ کو کی کی دور کیا تھا کہ کو کی کے دور کیا تھا کہ کو کی کی دور کی کی دور کی کو کی کی دور کی کو کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی کو کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی کی کی دور کی کی دور کی کی دور کیا تھا کہ کی دور کی کی دور کی کی کی دور کی کی کی دور کی کی دور کی کی کی دور کی کی دور کی کی کی دور کی کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی کی دور کی کیت کی دور کی کی دور کی کی کی کی دور کی ک

سرسید کے مطابق اساتذہ کا رول غیر معمولی ہے۔ ان کے مطابق اساتذہ اپنی علمی قابلیت کے علاوہ تہذیب وشائنگی کا نمونہ ہوں وہ چاہتے تھے کہ اساتذہ اپنا ایساتا تُر طلبا پر چھوڑیں کہ وہ تاعمر ایک مثالی اور عمدہ شخصیت کا نمونہ پیش کریں۔ سرسیدا حمد خان بذات خود بھی تمام عمر کھنے پڑھنے میں ہی مصروف رہے۔ شاید ہی کوئی الیما موضوع ہوجس پر انہوں نے قلم ندا ٹھایا ہو۔ بے شارمضا میں اور مختلف النوع موضوعات پر انہوں نے کھا اور عوام میں کھنے کا ذوق پیدا کیا، رسالے شائع کے بر پورٹیں کھیں، وہ بہتریں مقرر بھی تھے جید عالم، رہنما، صلح قوم، ان کی ذات ایک الیما منبع نورتھی جس کے ہر گوشے سے علم کے سوتے پھوٹے پڑتے تھے بالخصوص مسلمانوں اور بالعموم ہندستانیوں میں جدید علوم کی طرف رغبت پیدا کرنے میں ان کا تعاون غیر معمولی اور مثالی رہا ہے۔

# 2.7 يادر كھنے كے نكات: (Points to Remember)

تعلیم کا مقصد فرداور ساج کی ہمہ جہت ترقی ہے۔ ہمارے ملک ہندوستان کی تہذیب وثقافت زمانہ قدیم ہی سے ایک ممتاز مقام رکھتی ہے۔ اس طرح یہال کے نظام کوبھی ایک منفر دحیثیت حاصل رہی ہے۔

دورِقدیم میں ویدوں اور بودھوں کے دور میں اگر چیکہ بنیادی اہمیت مذہبی تعلیم کو حاصل رہی ہے لیکن اپنے مقصد کے اعتبار سے شخصیت کی ہمہ جہتی ترقی پرزور دیا جاتا ہے۔

اسی طرح عہدو سطی اور مسلم دور میں بھی مذہبی تعلیم کوتر جیجے دینے کے باوجوداس وقت کے عصری علوم پر بھی توجہ دی گئی۔ طب منطق ، خیاطی ، خوش نولی اور دیگر علوم وفنون کوشامل نصاب رکھا گیا۔ اس دور کی ایک خوبی یہ بھی رہی کہ دیگر مذاہب کے ماننے والوں کے تعلیمی ادار ہے متوازی طور پر قائم اور کارکر در ہے۔ ہندوستان میں انگریزوں کی آمد کے بعد سے جو تعلیمی نظام متعارف ہوا اس میں مذہبی اور اخلاقی تعلیم کی اہمیت کم کردی گئی اور مغر بی تعلیم کو زیادہ سے زیادہ قبول کیا گیا۔ ملک کی آزادی کے بعد جمہوری طرز حکومت کے ساتھ لازمی طور پر ہمارے نظام تعلیم کا مقصد بھی جمہوری اور سیکولر شہری تیار کرنا ہے۔

| دورِقد یم: (Ancient Period)                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -1                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| اس دور سے یہاں ویدوں اور بودھوں کے نظام تعلیم کا مطالعہ کیا گیا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                  |                                  |
| دوروسطی: (Medieval Period)                                                                                                                                                                                                                                                                                           | -2                               |
| یہ دور مسلم دورِ حکومت بھی کہلا تا ہے۔ اس میں بطور خاص سلاطین اور مغلوں کے دور پر توجہ کی گئی ہے۔                                                                                                                                                                                                                    |                                  |
| دورجدید: (Modern Period)                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -3                               |
| اس دور میں مسلم دورِ حکومت کے بعد کی تاریخ شامل ہے جس میں آ زادی سے پہلے برطانوی حکومت اور آ زادی کے بعد کا جمہوری دور دونوں کا                                                                                                                                                                                      |                                  |
| مطالعه کیا جا تا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                  |
| روکل: (Gurukul)                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -4                               |
| ویدوں کے دور کی تعلیم گاہ جواستاد کا گھر بھی ہوتا تھااور یہاں طلبہ حصول علم کے ساتھ قیام کرتے تھے۔                                                                                                                                                                                                                   |                                  |
| مدرسہ: (Madarsa)                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -5                               |
| مسلم دورِحکومت کے وہ تعلیمی ادارے جہاں مذہبی اورعصری علوم کی تعلیم دی جاتی تھی۔                                                                                                                                                                                                                                      |                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                  |
| ا کائی کے اختیام کی سرگرمیاں (Unit End Activities)                                                                                                                                                                                                                                                                   | 2.9                              |
| <b>7</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2.9<br>معروضی سو                 |
| <b>7</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                  |
| الات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | معروضی سو                        |
| والات:<br>لفظ وید جس لفظ و دسے ماخو ذہبے اس کے معنیٰ ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                             | معروضی سو<br>1-                  |
| والات:<br>لفظ وید جس لفظ و دسے ماخو ذہبے اس کے معنیٰ ہے۔<br>ویدوں کے دور میں 48 سال کی عمر تک تعلیم حاصل کرنے والے خص کو کہاجا تا ہے۔                                                                                                                                                                                | معروضی سو<br>1-<br>2-            |
| والات:<br>لفظ وید جس لفظ و دسے ماخوذ ہے اس کے معنیٰ ہے۔<br>ویدوں کے دور میں 48 سال کی عمر تک تعلیم حاصل کرنے والے شخص کو کہا جاتا ہے۔<br>نظام تعلیم میں سنگھ کومرکزی حیثیت حاصل تھی۔                                                                                                                                 | معروضی سو<br>1-<br>2-<br>3-      |
| والات:<br>لفظ وید جس لفظ و دستے ماخوذہے اس کے معنیٰ ہے۔<br>ویدوں کے دور میں 48 سال کی عمر تک تعلیم حاصل کرنے والے شخص کو کہا جاتا ہے۔<br>نظام تعلیم میں سنگھ کو مرکزی حیثیت حاصل تھی۔<br>مسلم دور حکومت میں بچوں کی تعلیم کا آغاز سے ہوتا تھا۔                                                                       | معروضی سو<br>1-<br>2-<br>3-      |
| والات:<br>لفظ دید جس لفظ و دسے ماخوذ ہے اس کے معنیٰ ہے۔<br>ویدوں کے دور میں 48 سال کی عمر تک تعلیم حاصل کرنے والے شخص کو کہا جاتا ہے۔<br>نظام تعلیم میں سنگھ کو مرکزی حیثیت حاصل تھی۔<br>مسلم دور حکومت میں بچوں کی تعلیم کا آغاز سے ہوتا تھا۔<br>کا قیام 1902ء میں عمل میں آیا۔                                     | معروضی سو<br>1-2<br>-3<br>-4     |
| والات:<br>لفظ وید جس لفظ و دسے ماخوذ ہے اس کے معنیٰ ہے۔<br>ویدوں کے دور میں 48 سال کی عمر تک تعلیم حاصل کرنے والے شخص کو ہے۔<br>نظام تعلیم میں سگھ کوم کزی حیثیت حاصل تھی۔<br>مسلم دور حکومت میں بچوں کی تعلیم کا آغاز ہے۔ ہوتا تھا۔<br>کا قیام 1902ء میں میں آیا۔<br>علامہ اقبال اپنے فلفے ہے۔ کی وجہ سے معروف ہیں۔ | -1<br>-2<br>-3<br>-4<br>-5<br>-6 |

(Glossary): فرہنگ 2.8

1- علم 2- آدنی 3- بودھ 1- علم 2- آدنی -3 بودھ 4- کمتب 5- انڈین یو نیورسٹی کمیشن 6- خودی

7- انسان دوستی 8- فطری

# مختصر جواني سوالات:

#### طويل جواني سوالات:

# 2.10 سفارش کرده کتابیں: (Suggested Books)

- -3 Philosophical and Sociological Perspectives on Education (J.C. Agarwal Shipra Publications, Delhi)
- -4 Philosophy of Education-2014 (Santosh Vallkat, APH Publishing House, New Delhi)
- -5 Foundation of Education (2006) (Ghanta Ramesh, Dash B.N., Neel Kamal Publication)

ا كائى - 3 مشرقى نظام اورمغربي فلسفهُ مكاتب

Eastern System and Western Schools of Philosophy

# ا كائى - 3 مشرقى نظام اورمغربي فلسفهُ مكاتب

# Eastern System and Western Schools of Philosophy

ساخت Introduction 3.1 مقاصد Objectives 3.2 فلسفهٔ مشرقی نظام (Eastern Systems of Philosophy) 3.3 (Sankhya) سانكھيے (3.3.1 (Yoga) يوگا (Nyaya) إِنَا 3.3.3 3.3.4 صوفی ازم (Sufism) 3.4 مغربي فلسفهُ مكاتب (Philosophyof Schools Western) (Idealism) قصوریت 3.4.1 (Naturalism) نظریت (Pragmatism) عمليت 3.4.3 (Existentialism) 3.4.4 بادر کھنے کے نکات (Rememberto Points) 3.5 فرہنگ(Glossary) 3.6 ا کائی کے اختیام کی سرگرمیاں (Activities End Unit) 3.7 مزیدمطالع کے لیے کتب (Readings Suggested) 3.8

# Introduction " 3.1

مقام رکھتا ہے۔ویدک دور سے کیکر بودھ دوراورعہد وسطیٰ سے لے کرعہد جدید تک ہمارے نظام تعلیم نے تبدیلی اورار نقائے عتلف مراحل پار کیے ہیں۔ارتقاکے اس عمل میں مفکرین کے افکار وخیالات اوران کی خدمات کا مطالعہ بھی آپ کر چکے ہیں۔

اس اکائی میں آپ دیکھیں گے کہ ہمارے نظام تعلیم کوز مانہ قدیم میں متاثر کرنے والے ہندوستانی فلسفہ میں بھی چندواضح مکا تب فکررہے ہیں۔ان میں سانکھیہ فلسفہ، نیایا اور یوگا شامل ہیں۔اس کے ساتھ مسلمانوں کی ہندوستان میں آمد کے بعداسلامی افکار اور مقامی خیالات کے امتزاج سے جنم لینے والے فلسفہ تصوف کواس اکائی میں شامل کیا گیا ہے۔

### 3.2 مقاصد Objectives

اس اکائی کےمطالع کے بعدآ بیاس قابل ہوجائیں گے کہ

- 🖈 قدیم بھارت کے فلسفیانہ نظام سے تصوف کی اہم خصوصیات پراظہار خیال کرسکیں۔
- 🖈 قدیم بھارتی فلسفوں میں سے سانکھیہ ، پوگا ، نیابیا ورصوفی ازم کاتفصیلی تعارف کرواسکیں۔
  - 🖈 سانکھیے، یوگا،نیا پیاورصوفی ازم فلسفہ اور تعلیم کے ساتھ ان کے تعلق پر بحث کرسکیں۔

# (Eastern System of Philosophy) فلنفه کے مشرقی نظام (3.3

# 3.3.1 سانگھيه (Sankhya)

#### تعارف:

سانکھیہ فلسفہ بھارت کے چوفلسفوں میں سے ایک اہم فلسفہ مانا جاتا ہے۔اس فلسفہ کے بانی مشہور عالم کپیلا ہے۔اس فلسفے میں خاص طور پرتخلیق کے سوال پرغور کیا گیا ہے۔سانکھیہ فلسفے میں سانکھیہ اور یوگا دونوں نظریات کا حسین سنگم نظر آتا ہے واضح رہے کہ سانکھیہ ،نظریات کو پیش کرتا ہے اور یوگا اُن کے ملی پہلوا جاگر کرتا ہے۔

سانکھیہ دراصل ایک سنسکرت لفظ ہے جس کے معنی'' تعداد'' (نمبر ) کے ہوتے ہیں۔اصطلاحی مفہوم میں سانکھیہ فلفسہ سے مرادوہ فلسفہ ہے جواس کا ئنات کی حقیقت اولی سیجھنے کیلئے اس کے اجزاکی ماہیت (Nature) اور تعداد کو متعیّن کرتا ہے تا کہ حقیقت کی پردہ کشائی کی جاسکے۔سانکھیہ کا ایک اور مفہوم ''مکمل علم'' بھی ہوتا ہے۔

سانکھیہ فلسفہ حقیقت کی تلاش کودوزاویوں سے دیکھتا ہے۔اِن کے نز دیک دوحتی حقیقتیں (Ultimate realities) ہیں۔

- 1- پراکرتی لیعنی مادّه
- 2۔ پروشانفس(روح)

اس فلنفے کے نز دیک مادّہ اور روح دونوں بھی مساوی طور پر حقیقی ہیں۔ان کے مطابق پر وشا (نفس) ایک نہیں ہے بلکہ بہت زیادہ ہیں۔

# سانكھيەفلىڧە:

- 🖈 ہندوستان کے فلسفول کی چیشاخیں ہیں اس میں سے ساٹکھیے کو کافی اہمیت حاصل ہے۔
  - اس فلسفہ کے حامی تخلیق کے مسئلہ پرزیادہ غور کرتے ہیں۔
- ان کے مطابق کوئی چیز عدم سے وجود میں آتی ہے اور جو چیز موجود ہے وہ غائب نہیں ہو کتی ہے۔
  - 🖈 شے کے وجود میں آنے کے لیے کوئی نہ کوئی وجہہ موجود ہوتی ہے۔

- ک آویاتخلیق کا مطلب چیپی ہوئی چیز کا ظہار ہے۔اسی طرح تخریب (توڑ پھوڑ)اس کے ظاہر کو چیپادیتی ہے۔تواس طرح تغیراورتخ یب دونوں میں کسی ایک ہیت (Form) یا خصوصیت کو ہم ترک کردیتے ہیں اورکسی دوسری ہیت یا خصوصیت کو اختیار کر لیتے ہیں۔
  - 🖈 وجہداوراس کے اثر میں ،علت اور معلول میں صرف ہیت (Form) کا فرق ہوتا ہے۔
- اثرا پنی وجہہ میں چھپا ہوا ہوتا ہے اس کوستک دروا دا کہتے ہیں۔ بیلوگ وجہہ اوراثر کے آزا دانہ وجود کے قائل نہیں ہیں۔ وجہہ اوراثر میں یقین رکھنے والے افراد بھی نظریاتی کحاظ سے مزید دوقسموں میں تقشیم ہوئے ہیں

| وى وارتاوادا | ii) | يرينام وادا | i) |
|--------------|-----|-------------|----|
|--------------|-----|-------------|----|

|                                                              | , ,                                                             |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| وی وارتا وا دا                                               | پرینام وادا                                                     |
| 1) وی وارتا وا دا کے مطابق وجہدا یک وہم میں تبدیل ہوجاتی ہے۔ | 1) پرینام وادا کےمطابق وجہہ حقیقت میں اثر میں تبدیل ہوجاتی ہے۔  |
| 2) وی وارتا وا دا کی مثال کسی رسی کا سانپ نظر آنا ہے۔        | 2) پرینام وادا کی مثال مٹی کا صراحی میں تبدیل ہونا۔             |
| 3) وی وارتا وا دا کے مطابق دونوں الگ الگ ہیں۔                | 3) پرینام وادا کے مطابق وجہدا وراثر یا علت اور معلول ایک ہی ہے۔ |
| 4) وی وارتاوا دا پر ویدک فلاسفر یقین رکھتے ہیں۔              | 4) پرینام وادا پرسانکھیے فلاسفریقین رکھتے ہیں۔                  |

را ما نجم کے مطابق کا ننات برہمن کی وجہہ سے وجود میں آئی ہے جبکہ سانکھیہ کے مطابق کا ئنات پراکرتی کی وجہہ سے وجود میں آئی ہے۔

سانكھيە فلسفەكا بم تصورات:

اس فلسفہ کے اہم تصورات ذیل میں دیے گئے ہیں۔

#### (i اسادکرانت:

اس کا مطلب میہ ہے کہ جو چیز موجو ذنہیں ہے وہ تخلیقی صلاحیت ہے محروم ہے۔ دوسرے الفاظ میں اسکا مطلب میہ ہے کہ جو چیز موجو ذنہیں ہے وہ کسی کی وجہ بھی نہیں بن سکتی ہے۔ گویا اثر وجہہ میں بالقوی موجود ہوتا ہے۔اگر وجہہ میں اثر موجود نہ ہوتو وجہہ بھی بھی اثر کو ظاہر نہیں کر سکتی۔

# (ii اپدرانه گرمنت:

کسی بھی تخلیق کے لیے ایک مادی وجہہ کا ہونا ضروری ہے۔اگروہ مادی وجہہ موجود نہ ہوتو اثر بھی بھی پیدانہیں ہوسکتا گویااثر مادی وجہہ کا اظہار ہے۔کیونکہ وہ اِس کا ناگز سرحصّہ ہے۔

#### (iii سروسنجاوت:

اگراژکسی بھی مادی وجہہ سے تعلق نہ رکھتا ہوتو کوئی بھی وجہہ کسی بھی اثر کوظا ہر کرسکتی ہے۔ گرتجر بداس کے خلاف ہے۔ کیونکہ اثر کے اظہار سے پہلے وجہہ موجود ہوتی ہے۔

# (iv سکتسیرسا کیه کرانت:

اس اصول کےمطابق تخلیق چیپی ہوئی صلاحیت یا ایک وجہہوہی اثر ظاہر کرے گی جواس کےاندر باالقو کی موجود ہے۔اس کےعلاوہ کوئی اثر ظاہر نہیں ہوگا۔اگرا بیانہ ہوتو ہم ریت سے کھانے کے تیل کوحاصل کر سکتے ہیں۔

### (v كراندوابت:

اس کے مطابق اثر اور روجہہ کی اپنی اپنی شاخت ہوتی ہے۔ان کے درمیان کی رکاوٹوں کو دورکردینے پراثر 'وجہہ کے ذریعے اپنے آپ کوظا ہر کرتا

ہے۔ کیونکہ اثر وجہہ میں اُس کے اظہار سے پہلے ہی موجود ہوتا ہے۔اس فلسفہ میں موثر وجہہ اور مادی وجہہ میں فرق کیا جاتا ہے۔مادی وجہہ اثر میں داخل ہوتی ہے جبکہ موثر وجہہ باہر کام کرتی ہے۔

مثلًا: تیل نکالنے کے لیے بیج کاتوڑنا۔

ویبا کے مطابق درج ذیل شرا لطاکا پایاجا ناضروری ہے

i مکان(Space) مکان

ii زاں(Time) ii

iii حالت(Shape)

iv ہیت (Form) جب کسی شے کی اندرونی خاصیت تبدیل ہوتو اُسے ہم خصوصی اثر کہتے ہیں۔اور جب شے ظاہری طور تبدیل ہوتو اُسے ظاہری نتیجہ کہتے ہیں۔

يراكرتي:

اس فلسفہ کے مطابق اس کا نئات کی پہلی وجہہ پراکرتی ہے۔جس کے بعتر خلیق کا مرحلہ آتا ہے۔ اس کا نئات کے تمام اثر ات کسی پر مخصر ہوتے ہیں۔
پراکرتی میدکا نئات کا سب سے پہلا عضر ہے اس لیے آس' پر دھانہ' بھی کہتے ہیں۔ لوک چار میہ کہتے ہیں کہ اسے پراکرتی کہنے کی وجو ہات ہیں کیونکہ اس سے تمام تخزیب وجو دہیں آتی ہے۔ اس کو نہ میں کہتے ہیں کیونکہ اس سے تحلف چیز یں تخلیق پاتی ہیں یاار تقاکرتی ہے۔ اس کو نئات وجو ہات (علت ) اور معلول (اثر ) کا نتیجہ ہے اس لیے اس کی بھی کوئی وجہہ ہونی چا ہیے۔ بنیادی وجہہ (Fundamental cause) کوئی وجہہ ہونی چا ہیے۔ بنیادی وجہہ (فلسفہ ) اور معلول (اثر ) کا نتیجہ ہے اس لیے اس کی بھی کوئی وجہہ ہونی چا ہیے۔ بنیادی وجہہ (فلسفہ ) ، بد ذات نہیں ہوسکتی کیونکہ ذات (self) نہ وجہہ نہیں اثر اور ذات کی خصوصیات کا نئات میں پائے جانے والی اشیا کے مخالف ہوتی ہیں۔ چاراوا کہ (فلسفہ ) ، بد صیب مین ، نیا پر وغیرہ ان فلسفوں کے مطابق بیکا نئات زمین یانی 'آگ اور ہوا کے جو ہروں سے مل کربنی ہے۔

اس فلسفہ کے مطابق دماغ، ذہانت اورخودی، ان طبعی عناصر سے مل کرنہیں بن سکتے اس طرح اس کا کنات کی وجہ گو کہ طبعی ہوگی مگراس کا کنات کی وجہہ اس طرح ہونی چاہیے جس میں اس کی طبعی خصوصیات اور ممکنہ حد تک لامتنا ہی ہو۔ کا کنات کی کوئی ابتداءاورا نتہا نہ ہو۔ اور وہ دوسری چیزوں کے وجود میں آنے کا واسطہ (Cause) ہو کیونکہ بیتمام خصوصیات پراکرتی میں ملتی ہیں۔لہذا پراکرتی اولین وجہہ (علت) ہے۔

# يرا كرتى اوراشاء:

| پراکرتی                                                | اشيا                                                |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| 1) پراکرتی ہمیشہ ہےاور ہمیشہ رہے گی۔                   | 1) اشیاپرا کرتی ہے تخلیق پاتی ہیں،وہ فانی ہوتی ہیں۔ |
| 2) پراکرتی ایک ہی ہوتی ہے۔                             | 2) اشیاایک سے زیادہ ہوتی ہیں۔                       |
| 3) پراکرتی نه پیدا ہوتی ہے اور نہ مرتی ہے۔             | 3) اشیاپیدا ہوتی ہیں،اور مرتی ہیں۔                  |
| 4) پراکرتی تغییراورتخ یب(توڑ پھوڑ) سے بے نیاز ہوتی ہے۔ | 4)اشیامیں تعمیراور تخریب ( توڑ پھوڑ ) ہوتی ہے۔      |
| 5) پراکرتی کے کوئی حصے نہیں ہوتے۔                      | 5) اشیاکے ھے ہوتے ہیں                               |

پراکرتی بہت زیادہ لطیف ہوتی ہے جس کوہم دیکے نہیں سکتے لیکن اس کا اظہار ہوتا رہتا ہے وہ اپنی تخلیق سے جانی جاتی ہے۔ایشورا کرشنا کے مطابق

پراکرتی کسی سے پیدانہیں ہوئی۔وہ لال ہے،سفید ہے اور کالی ہے۔تمام کی ماں ہے اور سب کو پالنے پوسنے والی ہے۔اور جوتمام کا نئات کو سنجالے ہوئے ہے۔بظاہر حقیقت میں پراکرتی ایک نام ہے جس کی موجود گی حقیقت ہے۔اور اس کا وجود اس کا نئات میں ماتا ہے۔ہم پراکرتی کی حقیقت سے ناواقف ہیں۔
کیونکہ ہماراعلم کا نئات کے معروضی وجود تک ہی محدود ہے۔ پراکرتی کا وجود ہی حقیقت اولی ہے۔اُس کے وجود کا احساس اس کا نئات میں تخلیق شدہ اشیاکے ذریعے ہوتا ہے۔

### (1 کھیرانم پریمانت:

چونکہ کا ئنات کی تمام اشیا محدود ہیں،ا یکدوسرے پر شخصر ہیں،اورایک دوسرے سے تعلق رکھتی ہیںاور آخر کارختم ہوجاتی ہیں۔اس لیےوہ وجہہ جو انہیں پیدا کرتی ہے اُس علت (وجہہ) کولامحدود،آزاداور بھی نہ ختم ہونے والی ہونا چاہیے۔

### (2 جيدانم سمنويات:

کا ئنات کی اشیاالگ الگ ہونے کے باوجود کچھ خصوصیات بکسال رکھتی ہیں۔اس لیےان میں خوشی غم اوراختلا فات کا اظہار ہوتا ہے۔اس لیے یہ بات ضروری ہوتی ہے کہ کوئی الیں طاقت ہوجوان تمام وجو ہات کی وجہہ ہواورانہیں ایک مشترک دھاگے میں باند ھے رکھے۔

# (3 كرياته يرا'ور پيچها:

تمام وجوہات ایک اولین وجہہ سے ظاہر ہوتی ہیں۔جن میں وہ وجہہ باطنی طور پرموجود ہوتی ہے۔تمام اشیامیں ارتقا ہوتا ہے۔اور وہ طاقت جو یہ ارتقاعمل میں لاتی ہے اُسے کا ئنات کی تخلیق کی وجہہ ہونا چاہیے۔اور بیوجہہ پراکرتی ہے۔

### (4 كرنه كريه و بها گاتا:

وجہداوراٹر دونوں الگ الگ ہوتے ہیں۔وجہداٹر کوظاہر کرتی ہے اوراٹر وجہد میں چھپا ہوتا ہے۔ہروجہد کا کوئی نہ کوئی اثر ہوتا ہے اس لیے اس کا ئنات کی بھی کوئی نہ کوئی وجہہ ہونی چاہیے۔گویاایی وجہہ جس میں کا ئنات چھپی ہوئی ہواور یہی پراکرتی ہے۔

# (5) اوی بھا گت ویش واروپاسیہ:

اس فلسفہ میں علت اور معلول کے درمیان ایک شناخت کوشلیم کیا جاتا ہے۔ جب ہم حال سے ماضی کی طرف سفر کرتے ہیں تو اثر کی شناخت وجہہ میں گم ہوجاتی ہے اس عمل میں ہراثر وجہہ میں حل ہوجاتا ہے۔اس طرح گویا کا ئنات میں یکسانیت برقر اررہتی ہے اور وہ طاقت جونظر نہیں آتی اُس میں تمام موجودات ضم ہوجاتی ہیں۔

# يراكرتي كي خصوصيات:

- 🖈 پراکرتی کے تین گُن (خصوصیات) ہیں،ستاوا،رجس،اورتمس۔
- 🖈 اس فلیفے کے مطابق کا ئنات میں توازن کی کیفیت ستاؤا، رجس اورتمس کوہم پرا کرتی کہتے ہیں۔
  - تجزیدکرنے پر پراکرتی کوہم تین طوس اشیا (Substance) سے تعبیر کر سکتے ہیں۔
    - پیتنون اشیابنیادی عناصر ہیں۔
    - 🖈 انہیں ہم پراکرتی کی مساوی اشیا کہد سکتے ہیں۔
      - 🖈 ان کی مثال ہار میں دھاگے کی سی ہے۔
- 🖈 ستاوا کے معنٰی اچھائی، رحم دلی، روشن کرنے والا، اور تغییری کام کے ہوتے ہیں۔ یہ خوثی اورمسرت سے متعلق ہے۔ بیا یک مثبت عضر ہے۔

ہے رجس کے معنی انتشار، برنظمی، جوش وجذبہ، قوت محرکہ اور خیر وشر کی بالقوی قوت ہے۔ یمل سے متعلق ہے

🖈 تمس کے معنی اندھیرا، جہالت، تخزیب، کا ہلی، اور منفی کا مول کے آتے ہیں۔ پیر ہے ملی ہے متعلق ہے۔

نفس کی حقیقت Nature of Self

بروشا

سانکھیہ فلسفہ میں بیا یک مخصوص اصطلاح (Term) ہے اس سے مراد ذات جانے والا اور فاعل (کام کرنے والا) ہے۔ بینہ جسم ہے اور نہ ہی روح ، ذبن اور نہ ہی خودی بیشعور کی کیفیت کا بھی نام نہیں ہے۔ بیا ہے میں خالص شعور کا نام ہے بیتمام علم کی بنیا دہے۔ بیسب کچھ جانے والا ہے۔ وہ ملم کی شیار ہے۔ وہ نمال اور مکال کی قید سے آزاد (free Eternally) اور پُر امن ہے۔ وہ زمال اور مکال کی قید سے آزاد ہے۔ وہ کی شعین شکل نہیں ہے۔ وہ ہمیشہ سے ہے۔ اُس کا انکار ناممکن ہے۔ وہ تمام کم وریوں سے پاک ہے۔ وہ پراکرتی کی حدود سے دور ہے۔

سانكھيە فلسفەا درنجات كاتصور:

اس فلسفہ کےمطابق انسانی زندگی دکھوں اورغموں سے بھری پڑی ہے۔

ان کےمطابق مشکلات کی تین بڑی قشمیں ہیں۔

(i) ادهیات مک:

اس میں جسمانی، ذہنی وجو ہات ہوتی ہیں مثلًا جسمانی اور ذہنی بیاری، غصه اور بھوک کا شار ہوتا ہے۔

(ii) ادهی بھاؤ تکہ

یمسائل قدرتی آفات انسانی آفات (جنگ فساد مارپیٹ) اور جانوروں کے ذریعے سے مشکلات جیسے۔سانپ کا کاٹنایا ہاتھی کاپٹن دینا شار ہوتا ہے۔

(iii) ادھی رائے وک

یرآ فات یا مشکلات ستارے شیطان، جن ، جموت، جیٹریل (witch ) وغیرہ کے ذریعے سے پیش آتی ہیں۔

راهنجات:

جہالت تمام مسائل کی جڑ ہے (Ignorance is the cause of suffering) اور جہالت کا مطلب اپنی اصل اور حقیقی حثیت کو نہ جانا یہ جہالت تمام مسائل کی جڑ ہے (اور دہیرہ مکتی جب جیوا کہ اور دہیرہ مکتی جب جیوا کہ سب سے بڑی جہالت ہے۔ ان کے نزدیک پراکرتی اور پروشا (نفس) کے درمیان فرق کرنا نجات کے لیے ضروری ہے۔جیون کمتی اور دہیرہ مکتی جب جیوا کا اور دہیرہ کتی ہے۔ ایسا جیو (زندگی) پر حقیقت واضح ہوجاتی ہے اس وقت وہ آزادی حاصل کر لیتا ہے اگر چہ وہ جسم میں رہتا ہے کیونکہ بیاس کے سابقہ یا بچھلے اعمال کی وجہہ ہے۔ ایسا جیو کسی دکھ اور دردکو محسوس نہیں کرتا ایسا جیوتم ام مشکلات سے آزاد ہوتا ہے آگے لیکر اُسے جسمانی نجات بھی مل جاتی ہے۔

سانكھيە فلسفە كانظرىيىلم:

ان کے نزدیک علم کے تین اہم ذرائع ہیں۔

- 1) ادراك،(Perception) يعنى شعور، عقل، احساس
  - 2) استنباط، (Inference) یعنی استدلال، استخراج
- 3) شہادت (Testimony) لینی، گواہی، اعتراف، وحی، تصدیق وغیرہ

سانکھیہ فلنفے کے مطابق علم مہیا کرنے میں مانس (ذہن) مہت (عقل) اور پروشا کا اہم کردار ہوتا ہے۔ جب ہمارے واس کسی شئے کے را بطے
میں آتے ہیں تو اُس کے بارے میں ایک احساس یا تاثر ہمارے د ماغ تک جاتا ہے۔ د ماغ اُن تاثرات/ احساسات پڑمل کر کے اُنھیں مناسب شکل د کے
ایک فیصلہ مُن شئے کی حثیت دیتا ہے۔ بیادراک مہت یعنی عقل تک جاتا ہے۔ عقل وہاں پراُسے تبدیل کر کے اُسے ایک مخصوص شکل دیتی ہے۔ اس پر بھی علم کا ممل نہیں ہوتا ہے۔ کیونکہ عقل ایک مادی شئے ہے جوشعور سے عاری ہے۔ گوکہ وہ پروشا کے شعور کومنعکس کرتی ہے۔ مثلاً آئینہ اپنے آپ سے عس پیدائہیں
کرسکتا۔ اُسے عکس کے اظہار کے لیے روشنی کی ضرورت ہوتی ہے۔ جس میں شئے کے عکس کوظا ہر کر سکے اس طرح علم کے اظہار کے لیے مہت کو پروشا کے شعور کی روشنا کے شعور کی وشنی درکار ہوتی ہے۔

# ا بني معلومات کی جانج:

- 1) سانكھيە فلسفى كابانى .....
- 2) سانکھیے کے نزدیک دوختی حقیقتیں............. ہیں۔
  - 3) وجههاوراثر میں ...... کافرق ہوتا ہے۔
  - 4) کسی بھی تخلیق کے لیے ایک ................. وجہہ کا ہونا ضروری ہے۔
    - 5) اشيا......موتى ہيں۔

### (Yoga):الا عنا 3.3.2

یوگا فلسفہ انسان کو آزادی حاصل کرنے اور نجات پانے کاعملی طریقہ یا ذریعہ بتا تا ہے۔ ہندوستان میں کئی طرح کے یوگا پڑمل ہوتا ہے کین ان میں پاتا نجلی طریقہ زیادہ مشہور ہے۔ یوگا سانکھیے فلسفہ کے نظریاتی پہلوؤں کی عملی شکل ہے۔ دونوں فلسفے یہ ماننے ہیں کہ آزادی اور نجات کے لیے علم بہت ضروری یانا گزریہے۔ اس علم کو حاصل کرنے کے لیے انسان کو اُس کی جسم انی اور وہنی خواہشات کو دبانا ہوگا۔ اپنے جسم ،حواس ، ذہن ، عقل ، اورانا (خودی) پرقا بو حاصل کرنا ہوگا۔ اس کے ذریعے ہم این حقیقت کو پہیان سکتے ہیں۔ کیونکہ ہماری حقیقی ذات ان سب سے بے نیاز ہے۔

سانکھیے فلسفہ میں علم کے جوذ رائع کینی مطالعہ،ارتکاز (concentration)اور گیان دھیان (مراقبہ) کو یوگا فلسفہ بھی علم کے ذرائع مانتا ہے۔اس کے ساتھ یوگا فلسفے میں تصورات (Perception)،مشاہدہ سے نتائج اخذ کرنا (Inference)اور ندہجی کتا ہیں (Scripture) بھی علم کے ذرائع ہیں۔ یوگا فلسفہ میں سانکھیے فلسفہ کے 25 نکات کے علاوہ ایک اور نکتہ '' خلا'' کوشامل کیا گیا ہے۔اس طرح سانکھیے فلسفہ دنوں مابعد طبعیات (Metaphysics) میں بیساں ہیں اس لیے ہم کہ سکتے ہیں کہ یوگا سانکھیے فلسفہ کی مملی شکل ہے۔

# يوگائےنفساتی پہلو:

یوگامیں ستہ کی بڑی اہمیت ہے یہ پراکرتی میں ایک تبدیلی کا نام ہاں تبدیلی میں رجس اور تمس پرستاوا کا غلبہ ہوجاتا ہے۔ یہ ایک مادی کیفیت ہے جو ذات (Self) کی قربت کی وجہ سے روشن ہوجاتا ہے اور ہیہ جس شئے کے تعلق میں آتا ہے اُس کی شکل اختیار کرلیتا ہے۔ اس کیفیت کے ذریعے ذات (Self) کی قربت کی وجہ سے روشن ہوجاتا ہیں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی جو تبدیلی نظر آتی ہے وہ الیں ہوتی ہے گویا ندی کے پانی میں ہمیں چاند حرکت کرتا ہوا محسوں ہوتا ہے۔ جب ہماری ذات کو حقیقی علم حاصل ہوتا ہے اُس وقت ہم سقہ سے بے نیاز ہوجاتے ہیں اس طرح ہم دنیاوی یا ماد می خوشی اور غم کی غلامی یا اثر ات سے آزاد ہوجاتے ہیں۔ یوگا کے ذریعے ہم ستہ میں ہونے والی تبدیلیوں پر قابو پاسکتے ہیں۔

ستہ کے مراحل:

ستہ کے یانچ مراحل (stages) ہیں

1) کسپتا(Ksipta): اس مر چلے میں ستہ بنیا دی حرص اور ہوں اور لاچلے کی بہت زیادہ غلام ہوجاتی ہے۔

2) مودھا(Mudha): جبتمس غالب ہوجاتی ہے یا چھاجاتی ہے اُس وقت سّنة کی کیفیت کومودھا کہتے ہیں۔

3) وی کسپتا (Viksipta): اس کیفیت میں ستاوا کے چھاجانے کے باجودستّہ کا میابی اور نا کا می کے درمیان رجس کی وجہ سے چکر کا ٹتی رہتی ہے۔

4) اکاگرا(Ekagra): جب ستاواکیفیت کی وجہ سے کسپتا کسی ایک کام پر جم جاتی ہے یا مرکوز ہوجاتی ہے۔ مثلاً آگ کا شعلہ ہمیشہ ایک نقطے پر مرکوز ہوتا ہے۔

> 5) نرودھا(Nirudha): جب سّنة ميں تبديلي كے بعداُ س كاعكس باقى رہ جا تا ہے تو وہ حالت نرودھا كہلاتى ہےا س حالت كوہم يوگا كہتے ہيں۔

> > ستەمىن تېرىليان:

ستہ ایک مادی وجود کانام ہے کیونکہ اس سے ذات (self) کا اظہار ہوتا ہے۔ستہ میں بہتبدیلیاں جہالت کی وجہ سے آتی ہیں جس کا نتیجہ غلامی ہوتا ہے۔ستہ میں تبدیلوں کی پانچ قشمیں ہیں۔

(1 پرمانا:

5)

تصورات، خیالات، مشاہدہ بتیجہ اخذ کرنااور مذہبی کتابیں علم کے ذرائع ہیں۔حواس کے ذریعے سّۃ ایک فعل یا کام کی شکل اختیار کرلیتا ہے مختصراً ہم کہ سکتے ہیں کہ حواس کے ذریعے تصدیق شدہ مشاہدات ہی علم کا ذریعہ ہیں۔

> 2) وی پریایا: کسی بھی شئے کے بارے میں غلط علم وی پریایا کہلا تا ہے۔شک (Doubt) اس میں شامل ہے۔

(3 وکلیا: پیروہ علم ہوتا ہے جس میں جس شئے کے بارے میں علم ہوتا ہے موجوز نہیں ہوتی ہے۔ مثلاً شعوراور ذات کا ایک ہونا، جبکہ ہم شعوراور ذات میں امتیاز کرتے ہیں۔ جب ہم کوئی دواشیاء کے بارے میں واضح طور پرفرق کریں تو وہ وکلیا کہلاتی ہے۔

> (4 ندرا: پینندسے مشابہ کیفیت کا نام ہے جس میں حقیقی علم موجود نہیں ہوتا ہے مگر یکمل جہالت بھی نہیں ہوتی ہے۔

سمری: سمرتی حافظے کو کہتے ہیں۔اس کا مطلب پرانے تجربات کو یا دکرنا ہے۔ اس طرح سّنة میں مندرجہ بالا تبدیلیوں کی ایک سائیکل چلتی ہے۔ یوگا کے مطابق سّنة میں تبدیلیوں کی کئی وجوہات ہیں۔مثلاً بیاری،سستی اور کا ہلی، شک وغیرہ ان تمام کے لیے بوگا توجہ مرکوز کرنے کے لیے مثق کرا تا ہے۔اس کے ساتھ جانداروں سے محبت ،مصیبت میں لوگوں کو ہمدردی کی تعلیم دینا۔ بُرے لوگوں سے نفر ت اور نیک لوگوں سے محبت کرناسکھانا ہے۔

### بوگا کے سدھ (اصول):

- 1) انیا: پیوه طافت ہوتی ہے جس کے ذریعے Atom کی طرح باریک ترین اور نظر نہ آنے والے بن سکتے ہیں۔
  - 2) گھیما: پیرہ وطاقت ہے جس کے ذریعے روئی کی طرح ملکے بن کر ہوامیں اڑا جاسکتا ہے۔
    - 3) مھیما: بیوہ طاقت ہے جس کے ذریعے پہاڑوں کی طرح بڑا بناجا سکتا ہے۔
    - 4) پرایتی: پروه طاقت ہے جس کے ذریعے خواہش کی گئی تمام چیزیں حاصل ہوتی ہیں۔
    - 5) رائمیا: بیوه طاقت ہے جس کے ذریعے سے ہم عزائم کی کمزوریوں کو دورکر سکتے ہیں۔
    - 6) واستوا: پیوه طاقت ہے جس کے ذریعے تمام جانداروں پر قابوحاصل کیا جاسکتا ہے۔
      - 7) ایت ذا:تمام طبعی اشیار قابوپایا جاسکتا ہے۔
- 8) یاترا کام واستوا: بیده طافت ہے جس کے ذریعے سے تمام خواہشات پوری کی جاسکتی ہیں۔ یوگامیں ان طاقتوں کے حصول کونا پیند بیدہ قر اردیا گیا ہے کیونکہ بوگا کااصل مقصد طافت کا حصول نہیں بلکہ نجات کی حقیقت کو یانا ہے۔

# يوگاكي تھاقسام:

ستہ برقابویانے اور دھیان مرکوز کرنے کے لیے بوگاذیل کے آٹھ سادھن تجویز کرتا ہے۔

ا) سیمانجسم زبان اور ذہن پر قابو پانے کا نام سیما ہے۔ سیما کی پانچ قسمیں ہیں۔

- (i) اہنسا: ہوتم کے تشدد سے پر ہیز کسی بھی جاندار کو تکلیف نہ پہنچانا۔
  - (ii ستية : قول او فعل مين يكسانيت ، حق كااظهار
  - iii) استیة : چوری نه کرنااور دوسروں کے مال پر بھی بری نظر نه ڈالنا
    - (iv کھرم چاریہ: بیچیوانی جذبات پر قابویا ناہے۔
      - v) ایری گرہ: حرص وحوں سے پر ہیز
- (2) نیا: اس کا مطلب الجھے اخلاق اور کر دار کی پیروی کرنا ہے۔اس کی یا خی قسمیں ہیں۔
- i) سوّ چھ:اندرونی اور بیرونی صفائی کااہتمام مثلًا عنسل کرنااور مناسب غذا کااستعال کرنا،ایثار وقربانی خوشی اور دنیا سے بے رغبتی ہے۔
  - ii) سنتوش: کم چیزوں پرراضی ہونا۔
  - iii) تیا: تیالیخی وه سرگرمی جس میں سر دی اور گرمی میں رہنے کی کوشش کی جائے تا کہ موتھی اثرات سے متاثر نہ ہوں
    - iv) سوادھیائے (مطالعہ): ندہبی کتابوں کا مطالعہ کرنا
    - v) ایشو بروانی دهان: خداکی یاداوراس کی فرمابرداری اوراحکام ماننا۔
- (3) آسن: آسن کے ذریعے ہم توجہ مرکوز کرنے اورجہم پرقابوپانے کی مثل کرتے ہیں ستہ پرقابوپانے اور ذہن پر کنڑول کرنے میں مدد کرتا ہے۔اس کی یانچو تسمیں ہیں۔

- يدماآسن
- بمعدداآسن
- گروڈ آسن
- آ سٹرسا آسن
  - ميوراآسن

ان آسنوں کے ذریعے جسمانی اعضااور د ماغ پر قابویانے میں بہت مدملتی ہےان کے ذریعے ہم سردی اور گرمی سے ہونے والی بیاریوں سے محفوظ رہ سکتے ہیں۔آسن کے ذریعے ہماراجسم مضبوط ہوتا ہے۔ ذہنی صحت کے لیے جسم پر قابوبھی ضروری ہے۔

یہ فلسفہ معلّم اور طالبِ علم دونوں سے جسمانی ، ذہنی اور عقلی نظم وضبط کا مطالبہ کرتا ہے۔اس کے نز دیک جسمانی اور ذہنی نظم وضبط تعلیم کے عمل کی جان ہے۔

يوگااورتعليم:

یوگا میں بطورخاص طالب علم کو ما دی مشکلات کاحل بتایا جا تا ہے۔اُس کی ذہنی صحت کو بہتر بنانے ، تناؤ کا مقابلہ کرنے ، جذبات پر قابویا نے اور میش فعالیت (Hyperactivity) پر قابویا نے کی تربیت دی جاتی ہے۔اس کے علاوہ طلبا میں صبراور کھٹل پیدا کرتے ہیں۔اُن کی قوت ارادی کوفروغ دیا جاتا ہے۔اُنھیںا بنے باطن کی تعلیم وتربیت دی جاتی ہے۔اُن کےاندر کے خلیقی شعورکو بیدارکر کے اُن کواپنی انفرادیت کےاظہار کے لیے تیار کیا جاتا ہے۔

یوگا فلنے میں معلّم کی بڑی اہمیت ہے۔معلّم صرف نظریاتی تعلیم ہی نہ دے بلکھملی کام کر کےمظاہرہ بھی کرے۔معلّم کوعلم کی طاقت ،قوت ارا دی اور عمل کی قوت ہے آ راستہ ہونا جا ہیے۔ یو گا فلسفہ جا ہتا ہے کہ طلبااینے آپ کومکمٹل طور پراینے معلّم کے حوالے کردیں۔ کیونکہ معلّم کے بغیر کچھ بھی حاصل نہیں کیا جاسکتا۔ یوگا کے طریقہ تعلیم میں ارتکاز (Concentration) کی بڑی اہمیت ہے۔ یوگا سائنسی اورعملی طریقے اپنا تا ہے۔اس فلیفے میں تعلیم اورنظم وضبط ایک ہی سکہ کے دورخ ہیں۔

# ا نېمعلومات کې چانځ:

- بھار**ت می**ں بوگا کا.....طریقہ شہورے۔ (1
- بوگا فلسفه، سانکھیہ فلسفے کی .....شکل ہے۔ (2
  - لوگامیں ...... آسن ہوتے ہیں۔ (3

#### جوابات:

- يا تا نجلي

  - آ گھ \_3

# 3.3.3 نیابہ(Nyaya)

نیا پینسکرت لفظ ہےاس کے معنی''مضمون کی تفصیلات'' میں جانے کے ہوتے ہیں۔اس میں مضمون کا تجزیاتی مطالعہ منطقی انداز میں کیا جاتا ہے۔ نیا پیکوترک و دیاّ یعنی وجو ہات کاعلم اور و داو دیہ لیعنی مباحثے کاعلم بھی کہتے ہیں ۔اس فلسفہ نے منطق کے ذریع علم پرروشنی ڈالی ہے۔ان کے نز دیک علم کا مطلب اشیا کااظہارہے۔وہ کہتے ہیں کہ مکے ذریعے اشیا چراغ کی مانندروثن ہوجاتی ہیں۔

انسانی زندگی میں دکھوں سے نجات

ہم جانتے ہیں کہ بھارتی فلسفوں میں انسانی دکھوں کامسلہ بڑی اہمیت رکھتا ہے۔ نیا پی فلسفے کا مقصداس دکھ سے نجات حاصل کرنا ہے۔اس فلسفے کے مطابق بید دنیا ہمارے سامنے اعمال اور نتائج کے چکر کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے۔اور ہمیں دکھوں سے نجات پانے کے لیے چکر کوتوڑ نا ہوتا ہے۔

اس چکر کی ابتداغلط جمی (Misapprehension) سے ہوتی ہے۔اس کا مطلب اشیا کی حقیقت کو بیجھنے سے قاصر رہنا ہے۔ یا حقیقت پر تو ہمات اور غلط خیالات کا پر دہ ڈالنا ہے۔اوریہ کہ آ دمی اپنے آپ کوصرف ذبهن اور جسم کا مرکب سمجھے۔دوسرے مرحلے میں عدم توازن (Imbalance) ہوتا ہے۔اس میں فرد،انا (ego) کا شکار ہوجا تا ہے۔اور اس کیلئے وہ جھوٹے سہارے لیتا ہے۔

تیسرامرحلہ کر مالیعن عمل کا ہوتا ہے۔ عمل کی تین قسمیں ہوتی ہیں۔ مثبت، منفی اورغیر جانب دار۔ مثبت اورمنفی اعمال کا نتیجہ فوری یا دیر سے ضرور ماتا ہے۔ چوتھے دور میں پنر جنم یعنی دوبارہ زندگی ملتی ہے۔ جو ہمارے سابقہ زندگی کے اعمال کا نتیجہ ہوتی ہے۔ آخری مرحلہ دکھوں کا ہوتا ہے۔ اس میں انسان بیاریوں، بےاطمینانی بنم ، دباؤاور یاسیت کا شکار ہوتا ہے۔ اس چگر کو توڑنے کیلئے ہمیں بصیرت اور حکمت کی ضرورت ہوتی ہے۔ زندگی سے عدم توازن کوختم کرنا ہوتا ہے۔ علی بیاریوں، کے اعمال کرنا ہے۔ نبات کے حاصل کرنے کیلئے میں درج ذیل چار تو کا ت پر بنی تعلیم بھتا ہے۔ عمل اور اُس کے نتیج میں پنر جنم کے چگر کوختم کرنا لیعن نجات حاصل کرنا ہے۔ نبات کے حاصل کرنے کیلئے یہ فلسفہ ہمیں درج ذیل چار تو کا ت

دیتاہے۔

1) يرهيز ـ ذ كھول سے

2) دُ کھ کی وجہہ۔خواہشات، جہالت وغیرہ

3) دُ کھ سے نجات قطعی پر ہیز

4) قطعی پر ہیز کے ذرائع۔اشیا کاحقیق علم

علم كى خصوصيات:

علم کی دوخصوصیات ہیں۔

(1) بر ما (حقیقی علم) (2) ایر ما (غیر حقیقی علم)

(1) پرما: (حقیقی علم)

حقیقی علم وہ ہوتا ہے جس میں ہم شیے کی حقیقت جانتے ہیں۔ مثلًا (i) سانپ کوسانپ جاننا۔ (ii) کٹورہ کو کٹورہ سمجھنا۔ حقیقی علم کے حیار ذرائع ہیں۔

– ادراک

تیجا خذ کرنا (استناط کرنا)

- تقابل كرنا

- شهادت حاصل كرنا

(2) ايرما: (غير فيقي علم)

ان چار ذرائع کےعلاوہ حاصل ہونے والاعلم غیر هیقی علم کہلاتا ہے۔

(1) ادراک Perception

- اس کوقوت مشاہدہ بھی کہتے ہیں۔
- اس کے ذریعے ہم ذاتی سمجھ کے مطابق ایک احساس بناتے ہیں۔
  - اس میں شئے ہمارے بیرون میں واقع ہوتی ہے۔
- ہم کسی شئے سے حواس خمسہ سے قربت کے نتیجے میں اُس کاعلم حاصل کرتے ہیں۔اس طرح ہم اس شئے کا حقیق علم حاصل کرتے ہیں۔ مثلاً کسی شئے کا میری آئکھ کے سامنے موجود ہونا اُس شئے کے بارے میں مجھے کوئی شک نہیں ہوتا ہے۔
  - کلاس روم میں تختہ سیاہ کی موجودگی وغیرہ۔
- ۔ اگر میں دورکسی چیز کوانسان کی طرح دیکھوں تو اس میں مجھے شک ہوسکتا ہے اور اس شئے کے بارے میں میراعلم غیر حقیقی ہوگا۔لیکن اگروہ شئے میری آنکھوں کے قریب ہوتو میں اُس کی حقیقت کو جان سکتا ہوں۔اس طرح ہم کسی رسی کوسانی سمجھ میٹھتے ہیں تو وہ حقیقی علم نہیں ہوگا۔
  - اس فلفے کے ماننے والوں نے چھطرح کی قربتوں کا ظہار کیا ہے۔
  - تضور میں غیر معمولی اور روجدانی علم کوشامل نہیں کیا گیا ہے کیونکہ ان کا حواس خمسہ سے تعلق نہیں ہوسکتا۔

اس طرح ادراک (Perception) میں یا تصور میں اُس شئے کو قریب ہے دیکھناہی ضروری نہیں ہے بلکہ اُس شئے کے بارے میں فوری احساس کا پیدا ہونا ہے۔ گویااس طرح سے حاصل ہونے والاعلم کسی بچھلے تجریبے کا نتیج نہیں ہوتا ہے۔

ا دراك كى خصوصات

اس کی دوخصوصیات ہوتی ہیں۔

(ii) غیرمعمولی (Ordinary) غیرمعمولی (iii)

(i) عمومی تصور:

عموی تصور کی بھی مزید دوشمیں ہیں۔(iاندرونی (ii بیرونی

- (1) اندرونی تصور میں شئے اور د ماغ کاتعلق راست (Direct) ہوتا ہے اور ذہن خوشی غم محبت اور نفرت جیسی خصوصیات کوجنم دیتا ہے۔
  - (2) بیرونی بیرہارے داس خسہ سے متعلق ہوتا ہے۔

(i د کینا (ii سننا (iii) چکھنا (v محسوس کرنا (v چیمونا

(ii) غير معمولي تصور:

غیرمعمولی تصور میں ہم حواس خسہ کے بغیرعلم حاصل کر لیتے ہیں۔

عمومی تصور کی خصوصیات:

عمومی احساس، یا تصور کی تین شکلیس ہیں۔

- 1) جب شئے حواس خمسہ کے ربط میں آتی ہے اور ہم اس کے بارے میں پچھلم حاصل کرتے ہیں مثلًا اُس کا نام اور اس کی خصوصیات وغیرہ یہ تصور کی اہتدائی شکل ہے۔
- 2) اس کیفیت میں ہم یقینی طور پراُس شئے کی ہیت (Nature)معلوم کرتے ہیں،اس طرح ہم اس شئے کے بارے میں حقیقی علم حاصل کر لیتے ہیں۔ پیقسور کی ترقی یا فتہ شکل ہےاور ہمارے بہت سارے دنیاوی کام اسی وجہہ سے انجام پاتے ہیں۔
- 3) سابقه معلومات کی بنیاد پر شئے کوشناخت کرنامثلًا گزشته سال ملاقات کرنے والے کسی شخص کواپنے سامنے کھڑا دیکھ کراُس کے نام اورخصوصیات کی

شاخت کرنا۔

غير معمولي تصور كے مراحل:

اس میں اشیا کے درمیان مشترک خصوصیات کی بنیاد پران کے الگ الگ گروپ تیار کیے جاتے ہیں۔ مثلاً یہ کہنا کہ انسان فانی ہے۔ برف شنڈا ہوتا ہے پھر سخت ہوتا ہے گھاس زم ہوتی ہے ان میں شفنڈک بختی اور نرمی الیی خصوصیات ہیں جوچھونے کے احساس کے ذریعے معلوم کی جاستی ہیں ساتھ ہی ان کو دیکھا بھی جاسکتا ہے۔ اس میں ہم وجدان کے ذریعے علم حاصل کرتے ہیں۔ یہ عام طور پر یوگی لوگ جو مافوق الفطرت صلاحیتوں کے مالک ہوتے ہیں وہ اس طرح کے علم کا دعویٰ کرتے ہیں۔

استناط کرنا (نتیجه اخذ کرنا): (Inference)

اس کا مطلب ہے کسی شئے کے بارے میں اندازہ لگا نا۔اس کے لیے ہمیں پہلے سے پچھلم کی ضرورت ہوتی ہے جس کی بنیاد پرکسی شئے کے بارے میں کوئی فیصلہ کرتے ہیں۔مثلاً پہاڑی پرآگ گئی ہے کیونکہ وہاں سے دھواں آٹھ رہا ہے اور جہاں دھواں ہوتا ہے وہاں آگ ہوتی ہے۔ متیجہ اخذ کرنے کے مراحل:

نتیجہ اخذ کرنے کے لیے ہمیں کم از کم تین مراحل کی ضرورت ہوتی ہے اوپر کی مثال میں ہم نے آگ کے وجود کا پتہ لگایا تھا جہاں پر دھواں ہمارے نتیج تک پہنچنے کا ذریعہ تھا۔ دھویں سے آگ کا نتیجہ کا اخذ کرنے میں پہلامر علہ پہاڑی پر دھویں کی موجود گی۔ دوسرے مرحلے میں دھویں اور آگ کا قریبی تعلق جس کے بارے میں ہم پہلے سے جانتے ہیں۔ تیسرے مرحلے میں پہاڑی یعنی وہ مقام جہاں آگ گی ہوتی ہے۔

تقابل كرنا: (Comparison)

ہم دواشیا کے درمیان تقابل کرکے ان کی حقیقت کاعلم حاصل کر سکتے ہیں بعض چیزیں اپنی ضد کی وجہہ سے بھی سمجھ میں آتی ہیں مثلاً صبح شام، آگ یانی۔

شهادت حاصل کرنا: (Testimony)

ہم کسی قابل اعتاد شخص کی شہادت یا گواہی کے ذریعے بھی علم حاصل کرتے ہیں۔وہ شخص ہوتیم کے تعصّب اور جانبداری سے پاک ہو۔اپنی تعلیمات کے نتائج سے اُس کا کوئی ذاتی مفاد وابستہ نہ ہو۔ اور دیگر ذمہ داران اور ماہرین بھی اُس علم کی تائید کریں۔نیایہ فلسفے میں علم کے ذرائع بڑی اہمیت رکھتے ہیں۔اس کے مقابلے میں علم کی نوعیت ٹانوی درجہ رکھتی ہے۔

نیا پی فلفے میں حقیقی علم کے شمن میں 12 نکات کوخاص اہمیت حاصل ہے۔وہ اسطرح سے ہیں۔

جسم (body)، نفس (self)، حس (self)، تجربه (Experience)، تجربه (senses)، عقل (Intellect)، زبن (Intellect)، سرگرمی (body)، سرگرمی (tiberation)، نیزجنم (rebirth)، نیزجنم (consequenc)، نیزجنم (trebirth)، نیزجنم (activity)، نیزجنم (intellect)، نیزجنم (rebirth)، نیزجنم

اس فلنفے کی سب سے اہم دین اُس کا طریقہ کارہے۔ اس کا اپناایک منطقی (Logical) طریقہ کارہے۔ اس فلنفے میں علم حقیقی ، نجات کا ذریعہ ہے اس لیے اس کے ماننے والوں نے علم کے حقیقی اور سے قدور النع کی شناخت میں کافی محنت کی ۔ ساتھ ہی اُنھوں نے غلط تصورات سے حقیقی علم کو ممتاز کرنے کے لیے بھی کافی کوششیں کیں۔ اس فلنفے نے ذہبی اور فلسفیانہ خیالات کو منطق اور اتصال و یک رنگی کے اصولوں پر پر کھنے کی کوشش کی۔ اُن کے زدیک استد دلالی طرز سے مرادوہ ذبنی کوششیں ہیں جس میں نتائج کے حصول کے لیے ایک ذبخی کل سے گذرا جاتا ہے۔ جس کی پیروی کی جاسکتی ہوجے تصدیق کی جاسکتی ہو۔ اور

جود یگر عقل مندوں کے لیے بھی قابل قبول ہو۔اس طرح سے حاصل ہونے والاسچائی کاعلم آفاقی ہوگا۔

نیابی فلفہ تقیدی طرز فکر کو بڑھاوا دیتا ہے۔ اور ہرطرح کے تعصّبات اور غیرعقلی عقائد کورڈ کرتا ہے۔ یہ فلسفہ طلبا میں تعمیری سوچ پروان چڑھا تا ہے۔اس فلفے نے طلبا کو مطاقی انداز میں خود شناسی کی ترغیب دی۔منطق کے علاوہ اس عمل میں وہ مطالعہ ،غور وفکر،ساعت اور فیصلہ کرنے کی صلاحیت کو اہمیت دیتے ہیں۔

# اینی معلومات کی جانچ:

- 1) اندرونی تصوّ رمیں شئے کا تعلق راست ........... ہے ہوتا ہے۔

جوابات:

1 ـ د ماغ

2\_پرمااوراپرما

# 3.3.4 صوفی ازم: (Sufism)

یه اکائی نصاب کی دوسری اکائی کا حصہ ہے اس اکائی میں ہم تصوف کی تعریف معنی ، تصور ، طریقہ تدریس ، ظم وضبط اور معلم کے رول کا مطالعہ کریں گ۔ صوفی ازم (تصوف) کے تین درجات میں ایمان ، اسلام اورا حسان ۔

ایمان اور اسلام عقیدہ وعمل کا نام ہے اور اس سے ماور ابھی ایک مقام ہے جسے'' اصطلاح حدیث'' میں احسان سے تعبیر کیا گیا ہے۔ شاہ ولی اللہ محدث دہلوی سے بھی سلوک وتصوف اور طریقت کا نام دیتے ہیں (لمعات 44-44)

تصوف نفس کی اصلاح وتطهیر کاامتمام کرتا ہے۔تصوف (صوفی) تزکیفس اور تصفیہ باطن پراسی لیے زور دیتا ہے کہ اس کے ذریعیہ معرفت ربانی کی سخصیل ہوتی ہے۔حضرت مخدوم علی جویری المعروف داتا گئج بخش نے اپنی کتاب کشف الحجو ب میں شخ محمد بن احمد المغر کی کے حوالے سے تصوف کی اصطلاح کی تعریف یوں بیان فرمائی۔

''تصوف احوال کوحق کے ساتھ قائم رکھنے کا نام ہے'' الجو ب:40) (کشف الحجو ب:40)

تصوف اس طرز زندگی کا نام ہے جس میں بندہ غیراللہ سے منہ موڑ کراپنے معبود ومحبوب کے ساتھ بےلوث رشتہ قائم کرلیتا ہے۔ نتیجۂ اس تعلق بندگی سے اسے وہ روحانی لذت وانبساط اور لطف و کیف نصیب ہوتا ہے۔ جسے اقبال کی زبان حقیقت ترجمان نے اس طرح ادا کیا۔

دوعالم سے کرتی ہے بیگانہ دل کو عجب چیز ہے لذت آشائی

المختصرتصوف اس طرز زندگی کا نام ہے جس میں تزکیہ نفس اور تصفیہ باطن کے ذریعہ معرفت ربانی کی مخصیل ہوتی ہے دوسر لے نفظوں میں وہ طریق شریعت جس کے ذریعہ تزکینفس اور صفائے باطن کے آ داب واحوال معلوم ہوں اور معرفت الہی کا نور میسر آئے ۔تصوف (صوفی ازم) کہلاتا ہے۔ لفظ صوفی کے اشتقاقی معنیٰ

تصوف کے ماد واشتقاق اور لفظ صوفی کی وجہ سے تسمیہ کے باب میں علائے کبار کے مختلف اقوال ہیں۔اہل علم نے تصوف کے درج ذیل مادہ ہائے

اشتقاق بیان کئے ہیں۔

قول اول الصفا:

بعض علماء کے نزدیک تصوف کے مادہ اشتقاق الصفاہے جس کے معنی صفائی اور پاکیزگی کے ہیں۔اس مادہ اشتقاق کی روسے کسی شئے کو ہر طرح کی ظاہری وباطنی آلودگی سے پاک صاف کر کے اجلاا ورشفاف بنادینا تصوف ہے۔

شخ ابوالشیخ بستی تصوف کے معنی بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔تصوف وہ کلمہ ہے جوصفا سے شتق ہے جس کے معنیٰ صفائی ہے۔ (الشیخ اور سلان الامشقی 39)

حضرت دا تا گنج بخش مخدوم علی جوری نے اپنی کتاب کشف الحجو ب میں شخ خضری کا بیقول نقل کیا ہے۔ باطن کومخالفت حق کی کدورت اور سیا ہی سے پاک وصاف کردینے کا نام تصوف ہے۔ (کشفو الحجوب)

قول ثاني الصفو"

تصوف کا دوسرا مادہ اشتقاق''الصفو''بیان کیاجا تاہے۔جس کے معنیٰ''محبت اور دوسی میں اخلاص'' کے ہیں۔

جلیس کدصا حب المخد وم اس ماده کی نسبت رقم طراز ہیں۔

الصفو کے معنی محبت میں اخلاص کے ہیں اور صفی سے مراد مخلص دوست ہوتا ہے۔ (المنجد تحت مادہ صفو) اس مادہ کے اعتبار سے صوفی سے مرادو ہخض ہے جس نے دنیا واخرت کے اجرو جزاسے بے نیاز ہوکر محبوب حقیقی سے بے لوث محبت اور دوستی کا رشتہ استوار کرلیا ہواور جس کی تمام تر مساعی کا محرک فقط رضائے اللہی کی طلب ہو۔

تيسراقول''الصوف''

تصوف کے باب میں تیسرا قول اس کے 'الصوف'' سے شتق ہونے کا ہے جس کے معنیٰ 'اون' کے ہیں باب تفعل کے وزن پرتصوف کامعنی ہے۔ اس نے ادنیٰ لیاس پہنا۔

ا ما ابولقاسم قشیری فرماتے ہیں نصوف (اس وقت کہا جائے ) جب کسی نے صوف کا لباس جیسے کسی کے قیص پہننے رقم مص بولا جاتا ہے۔

بعض مرداُن حق نے قرون اولی میں اظہار تدلل(عاجزی کرنا) مجاہدہ اورغایت (غرض مطلب) عجز ونیاز کے خاطر کھودااونی لباس پہنا چنانچہاس اونی لباس کی مناسبت سے ان کوصوفی کالقب ملائے شخعیاص الدینؓ فرماتے ہیں۔

چونکہ گزشتہ زمانے (قرون اولی) میں مردان حق (تدلل اور غایت عجز وائکساری کے باعث اونی لباس پہنے گئے تھے۔اسلیے (اس مناسبت سے) ان کے اعمال وافعال کو' تصوف'' کا نام دے دیا گیا۔

علامہ ابن خلدون اسی موقف کی تائیدان الفاظ سے کرتے ہیں''تصوف''صوف سے مشتق ہے کیونکہ اونی لباس اہل تصوف سے خص تھا۔ کہا گیا ہے کہ اون کی طرف نسبت اس اعتبار سے ہے کہ بیاباس اسلاف معتقدین کو زیادہ مرغوب تھا کیونکہ بیز ہدوتو اضع کے قریب ترہے۔ اوریہی وجہ ہے کہ بیا نبیاء کا لباس بھی رہا ہے۔

# (الشيخ ارسلان الدء شقى)

چوتھا قول' الصوف' الصوف سے اہتقا تی کے حوالے سے ایک معنی'' کیسوشدن' بھی بیان کیا گیا ہے۔ بعض کسی طرف سے پوری کیسوئی سے متوجہ ہو جانا۔ اس اعتبار سے تصوف کامقصود ومطلوب ذات الہی کے ذکر ومحبت میں اس قدر کیسوئی اور محویت (خیال میں گھر ،غرق ہونا) حاصل کرنا ہے کہ ماسو کی اللّٰہ

کی طلب وخواہش سے دھیان بالکل ہٹ جائے۔

علامہ غیاث الدینؓ فرماتے ہیں' ہوسکتا ہے کہ تصوف سے مشتق (وہ لفظ جو کسی دوسرے لفظ سے بنایا گیا ہو) ہوجس کے معنی ہے یکسو ہوجانا اور (ہرطرف سے )منہ پھیرلینا ہے چونکہ اللہ سے وصول واصل ہوتے ہیں اور ماسو کی اللہ سے ردگر دانی کرتے ہیں اس لیےان احوال کوتصوف کہا جاتا ہے۔ غیاث اللغات 113

يانچوان قول' الصفهُ

بعض علما نے نصوف کا اختقا صفہ سے بھی کیا ہے۔ جس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے شخ ابوبکر بن اسحاق بخاریؒ فرماتے ہیں ایک گروہ کا کہنا ہے صوفیہ کی وجہ سے تسمیہ (نام رکھنا) ان کا بااعتبار اوصاف اصحاب صفہ سے قریب تر ہونا ہے۔ جورسول اللّه اللّهِ بِسَانِ مَعْمِد مبارک میں موجود تھے۔ (ایقاظہ الھم فی شرح الحکم 4:1)

ُ اسی قول کی تائید میں شخ احمد الحسیکی فرماتے ہیں بیصفہ سے ماخوذ ہے کیونکہ تصوف تمام ترخو بیوں سے متصف ہونے اور اوصاف مذمومہ کے ترک کردینے بیبنی ہے۔ (شرح التصرف المذاہب التصوف 21)

حِيمًا قول:''الصّف''

بعض علما تصوف کو''الصّف'' ہے مشتق قرار دیتے ہیں اس سلسلے میں امام ابوالقاسم القشیری ُ فرماتے ہیں۔''تصوف صف ہے مشتق ہے گویا کہ صوفیہ کے قلوب باری تعالیٰ کی حضور کے اعتبار سے صف اول میں ہوتے ہیں۔ (الدسالة القشیریں 146)

صوفی ازم کاتصور Concept of Sufism

تصوف اورصوفی کا تصور حضور نبی اکرم علیہ کے وصال ہے کم وہیش سوسال بعد دوسری صدی ہجری میں رواج پذیر ہوا تا ہم اس کی شروعات حدیث تفسیراور فقہ کی اصطلاعات کے باقاعدہ رواج سے بہت پہلے ہوچکی تھی۔

شخ شہاب الدین سہروردی فرماتے ہیں اللہ سے انہ نے قرآن کیم میں بھالئی اور اصلاح والے گروہوں کا تذکرہ کیا کسی کوابرار کہا کسی کوم مین کہااور کسی کوفا کرین کہااور کسی کوفنا کرین کہااور کسی کوفنا کے بیان کہا اور کسی کوفنا کرین کہااور کسی کوفنا کرین کہااور کسی کوفنا کرین کہا اور کسی کوفنا کے بیان کہ بیان کے بیان کو بیان کے بیان ک

درج بالاحسن بھری کا قول اس قول کی تائیر کرتا ہے جو سفیان ۋری ہے روایت کی گئی ہے کہ اگریشے ابو ہاشم صوفی نہ ہوتے تو میں ریاء کی باریکیوں کونہ جان پاتا ہے بات اس امر پر دلالت کرتی ہے کہ دور قدیم میں اسم صوفی معروف تھا۔ اور کہا جاتا ہے کہ بیاسم ہجرت نبوی کے بعد دوسوسال تک معروف نہ تھا کیونکہ نبی اسم میں ایس میں صحبت رسول الیالیة کی طرف کیونکہ نبی اکر میں آئے ایس میں صحبت رسول الیالیة کی طرف

اشارہ تھا جو ہراشار سے بہتر تھا۔ اور عبدرسالت ما بھالگائے کے بعد جس نے صحابہ علم حاصل کیا اسے تا بھی کا نام دیا گیا۔ پھر جب عبدرسالت اور آ مائی وہ کا موافق کے معتقد جو نے کو عرصہ گزرگیا اور نوم صطفوی پوشیدہ ہو گیا اور لوگوں کی آرامخنف ہوگی۔ اور ہرصاحب رائے اپنی رائے میں مفر دہو گیا اور تعلقی فضا کو نفیا کو نمیا کو نفیا کو ن

یہ طویل اقتباس اصطلاح تصوف وصوفی کے آغاز وراج کی بطریق احسن وضاحت کرتا ہے اور اصحاب صوفیا کے ہوں ،نفس پرستی قلبی و ذہنی آلود گیوں اور استخوان گیری کے دور میں عشق الہی اور خالص دین کی شمعیں جلانے کی دلیل ناطق ہے اور ان اصطلاحات کے مدلولات کے بے مثال بیان ہے اس اقتباس پرجس قدرغور وفکر کیا جائے اہل تصوف بطور فلسفہ روحانیت عبادات وریاضات کا مقصد مدعا ٹھرتا ہے۔

شخ ابونصر سراج نے کتاب اللمع میں لکھا ہے کہ بے شک بیاسم (صوفی ) نیانہیں ہے کیونکہ حسن بھرگ نے جنہوں نے صحابہ کی ایک جماعت کو پایا۔ ایک صوفی کو کعبہ کے طواف میں مشغول دیکھا۔ (اشیخ ارسلان مشقی 25)

لفظ صوفی کا بے ساختگی سے یہ استعال اس حقیقت کا غماز ہے کہ حضرت حسن بھر کی گے زمانے میں کسی کو (صوفی ) کے نام سے پکارنے کاروائ اس فقد رعام تھا کہ لوگ اس اصطلاح سے بخو بی آشنا اور ما نوس ہو چکے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے کمال بے تکلفی سے اس اصطلاح کی تفصیل میں جائے بغیر کہہ دیا کہ میں ایک صوفی کو کجنے کا طواف کرتے ہوئے دیکھا ظاہر ہے کہ یہ بات وہی کہہ سکتا ہے کہ جس کو یقین ہو کہ جو بچھوہ کے گااس کا سامع بلا تا ہل سمجھ لے گا۔ حضرت امام سفیان ثوری تصاحب حال بزرگ اور جلیل القدر امام اور صاحب حال بزرگ ہوئے جو امام ابو صنیفہ آئے استاد بھی اور شاگر دہمی تھے۔ آپ اپنے وقت کے بہت بڑے متی ، پر ہیز گار محدث ، مورخ تھے۔ آپ کا شار تا بعین میں ہوتا ہے۔ ابوعبد الرحمٰن اسلمی آپ کے بارے میں لکھتے ہیں۔ سفیان بی سعید بن مسروق بن حبیب رافع ثو بری آپ عبد المنا ق کے قبیلہ ثور سے ہیں اور کہا گیا کہ آپ ہمدان کے قبیلہ ثور سے آپ ابوعبد اللہ القدر امام تھے۔ اور دین ہیں جو علم کا سمندر تھے اور آپ کو ئی بات نہ سنتے تھے مگر رہے کہ آپ کو حفظ ہو جاتی ۔ خطیب کہتا ہے۔ امام ثوری ائمہ مسلمین میں بڑے جلیل القدر امام تھے۔ اور دین کی نشانیوں میں سے ایک نشانی تھے۔ آپ کی امامت پختگی ، ضبط ، حفظ اور معرفت پر سب متفق ہیں 141 ھیں بھرہ میں آپ کا انتقال ہو ااور 77 ھیں کی مین کی نشانیوں میں سے ایک نشانی تھے۔ آپ کی امامت پختگی ، ضبط ، حفظ اور معرفت پر سب متفق ہیں 141 ھیں بھرہ میں آپ کا انتقال ہو ااور 77 ھیں

آپ پیدا ہوئے۔ (طبقات الصبوفیہ: 27) (تذہیب الکمال)

حضرت سفیان ثوری پیجی فرماتے ہیں کہ جب تک میں نے شخ ابوااہا شم کوئییں دیکھا تھا جھے پید نہ تھا کہ صوفی کیے ہوتے ہیں آپ کے وصف کی وجہ سے آپ کوصوفی کہا گیا۔ آپ سے پہلے کی شخص کواس نام سے نہیں پکارا گیا اسی طرح سب سے پہلے صوفیوں کے لیے آپ (شام) میں پہلی خانقاہ قائم کی گویا سفیان ثوری جیسے بزرگ بھی اقرار کرتے ہیں کہا گرشخ ابوالہا شم صوفی جیسے عارف کامل نہ ہوتے تو ریا کاری کے بارے میں بہت ہی باریک اور پیچیدہ باتوں کو ہم نہ جان پاتے اوران کے عرفان سے محروم رہتے۔ سوفیان ثوری جلیل القدر تابعی سے آپ کی وفات 141ھ میں ہوئی۔ علاد یو بند کا سلسلہ بیعت وارشاد چشتی ہم نہ جان پاتے اوران کے عرفان سے محروم رہتے۔ سوفیان ثوری جلیل القدر تابعی سے آپ کی وفات 141ھ میں ہوئی۔ علاد یو بند کا سلسلہ بیعت وارشاد چشتی ارسال مہتم وارانالوم سے سے بہلے دیو بند حضرت خواجہ معین الدین چشتی الجمیری سے سے بہلے دیو بند حضرت مولانا قاری طیب صاحب کا مضمون میں آگر کھی ہے وہ دیو بندگ نے حضرت خواجہ کی ایما پر دیو بند میں درس صدیث کا سلسلہ شروع کیا تھا۔ مولانا قاری طیب صاحب سے بہلے نے ایسا کیا القد نہ بندگ نے حضرت خواجہ کی ایما کی سے بہلے برا بنا فیل مراقبہ کے دولیا تھو ب نے کامل کسب فیض کے لیے باضا بطرا جمیر شریف کا سفر کیا اورخواجہ صاحب کی درگاہ کے پاس ایک شیلے پراپنا فی خواجہ میں ان کوشف کے ذریعہ یہ ہدایت ملی کے جوبھی کی ہے وہ دیو بند کے مدرسہ میں صدیث پڑھانے نے مکمل ہوجائے گی۔ (بحوالہ المجمعة خواجہ غریب نواز نمبر)

اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ علما دیو بند تصوف کے حامی اور اس پڑمل کرنے والے تھے۔ اتنا ہی نہیں بلکہ بہت بڑے بڑے علماء اجمیر شریف گئے اور وہاں فاتحہ پڑھی سے یہ کھے کے بارے میں وہاں انہوں نے بہت دیر تک فاتحہ پڑھی تھی مجاہد ملت مولا نا حفظہ الرحمٰن بھی کئی بار تشریف لے گئے تھے، عالبًا 1959ء میں آخری بار حاضر ہوئے تھے حضرت مولا نا محمد یعقوب صاحب شیخ الاسلام حضرت مولا نا حسین احمد مدنی ، مجاہد ملت حضرت مولا نا حفظ الرحمٰن سب نے ہی اجمیر میں حاضری دی ہے۔ (روز نامہ راشٹریہ سہار اصفحہ اول اتوار 13 رنومبر 2016) مضمون بالا سے یہ بات صاف ہوجاتی ہے کہ علما دیو بند کا صوفیوں اور تصوف سے گہراتعلق رہا ہے۔

تصوف کے بنیادی اصول: Fundamental Principles of Sufism

اگرشریعت وطریقت میں سے کسی ایک کا فقدان ہوتو یہ دین ناکمل و ناتمام رہتا ہے۔شریعت کا تعلق ان احکام اور انفرادی واجتماعی امور سے ہے۔ جن کی بناپر فرداور جماعت کی خارجی زندگی تشکیل ہوتی ہے۔ یہ عبادات ومعاملات دوانواع (قسموں) پر شقسم ہیں۔ جب کہ طریقت کا تعلق ان روحانی لذات اور معنوی کیفیات سے ہے۔جواطاعت و نیکی کے نتیجہ میں انسان کے دل پر مرتب ہوتی ہیں اسے ہی عام زبان میں تصوف کہا جاتا ہے۔شریعت وطریقت اپنی اور معنوی کیفیات سے ہے۔جواطاعت و نیکی کے نتیجہ میں انسان کے دل پر مرتب ہوتی ہیں اسے ہی عام زبان میں تصوف کہا جاتا ہے۔شریعت وطریقت اپنی ذات میں مستقل ہونے کے باوجود باہم لازم و ملزم ہیں۔ ان میں جدائی و افتر ان (جدائی پیدا کردینا) ناممکن و محال ہے۔

تصوف کے بنیا دی اصول مندرجہ ذیل ہیں۔

- ايمان [
- 2. اسلام
- 3. احسان
  - ايمان (1

ا بمان کاتعلق عقیدہ سے ہے۔ جو تحض اللّٰہ پر،اس کے فرشتوں پر،اس کے رسولوں پر، جنت اور جہنم پرایمان لانے اور مرنے کے بعد دوبارہ جی اٹھنے پر بھی یقین رکھے۔ایمان کے معنی ہے کہانسان کا اللّٰہ اوراس کے رسولوں اور تمام غیب کی چیزوں پریقین رکھنا یا یقین

2) اسلام

اسلام سے مراد ہے شریعت پر چلنا یعنی اللہ اور اس کے رسول اللہ کے بتائے ہوئے راستے پر چلنا۔ بید درجہ ایمان سے ایک درجہ آگے ہے۔ یعنی آپ اللہ اور اس کے رسولوں وغائب کی چیزوں پر ایمان لاتے ہوئے شریعت پڑمل کرنا اور اس پر چلنا۔ اسے شریعت اور طریقت بھی کہتے ہیں۔

بقول مولا ناعبدالماجد دریا آبادی''شریعت وطریقت کے درمیان کوئی تحائفا یعنی باہم مخالف نہیں بلکہ تمام اکابرطریقت نے نصری کی ہے کہ کمال شریعت ہی کا نام طریقت ہے، اور جب قلب وباطن بھی نورانیت شریعت ہی کا نام طریقت ہے، اور جب قلب وباطن بھی نورانیت رسول اللی ہوگئی گرطریقت رسول اللی ہوگئی گرطریقت رسول اللی ہوگئی گرطریقت اللہ جس خص نے نماز کتب، فقہ میں کھے قواعد کے مطابق پڑھ کی شریعت کی روسے بینماز مکمل ہوگئی گرطریقت اسے کافی نہ سمجھے گی وہ اس پرمصر ہوگی کہ جس طرح چرہ کعبہ کی جانب متوجہ اور جس طرح جسم حالت نماز میں ظاہری نے استوں سے یاک رہاروح بھی باطنی آلائشوں اور پریثان خیالوں سے یاک رہے۔

مذکورہ صدر بیان کی تائید میں بخاری شریف کی مشہور حدیث کو جواہل علم میں حدیث جبرائیل کے نام سے مشہور ہے پیش کی جارہی ہے حضرت جبرائیل نے حضو تعلیقی سے پوچھااسلام کیا ہے؟ تو حضو تعلیقی نے فر مایا اسلام بیہ ہے کہ تو اللہ کی عبادت کرے اوراس کے ساتھ کسی کو بھی شریک نہ کرے اور نماز قائم کرے اور فرض زکو قادا کرے اور رمضان المبارک کے روزے رکھے۔ (صحیح ابنجاری 21:12)

#### 3) احیان

احسان سب سے اعلیٰ اور تیسر سے نمبر پر ہے احسان رہے ہے کہ تم اللہ کی عبادت کرواس تصور کے ساتھ کہ اس کے حسن مطلق کے جلوؤں کا نظارہ کرر ہے ہواور تمہیں اس بے مثل و بے عدیل ذات کا وصال نصیب ہور ہا ہے اگر اس اعلیٰ کیفیت تک رسائی نہ ہو سکے تو کم از کم اتنا تصور تو ضرور ہو کہ خدائے علیم وخبیر متمہیں دیکھ رہا ہے اور جس طرح تم عبادت کررہے ہواس کی نظرین تم پر ہیں۔

ندکورہ بیان کی تائید میں بخاری شریف کی مشہور حدیث کو پیش کیا جارہا ہے جسے اہل علم اور محدثین حدیث جرائیل کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔ حضرت جبرائیل نے آپ حضور اللہ سے پوچھاا حسان کیا ہے؟ تو آپ اللہ نے فرمایا احسان میہ ہے کہ تو اس طرح خدا کی عبادت کرے کہ گویا خدا کو دیکھ رہا ہے۔ پس اگر تو خدا کونہیں دیکھ رہا تو خدا تجھے دیکھ رہا ہے۔

تصوف: صوفی ازم کے مقاصد Sufismof Aims

تصوف کے مقاصد ہیں جو شریعت اور طریقت کے ہیں اس کاسب سے اہم مقصد ہے اللہ کی یاد میں خود کومشغول رکھنا۔ جو بھی شئے اللہ کی عبادت میں خلل پیدا کرے اسے روک دینا ،تصوف کے مقاصد کوہم مندرجہ ذیل نکات سے با آسانی سمجھ سکتے ہیں۔

- 1) تزكية فس
- 2) تصفیر قلب
  - 3) طريقت
  - 4) فناوبقا
- 5) معرفت ربانی
  - 1) تزكيرنفس:

تزکیئر کے لفظی معنی ہیں پاکی نفس انسانی میں حیوانی قوتوں کا مظاہرہ ہوتا ہے۔اس کے برعکس روح ملکوتی قوتوں کی مظہر ہے۔نفس کے ذریعہ

تمرّ د (سرکثی یا بغاوت ) انحراف کارتجان پیدا ہوتا ہے۔اس لیے قر آن حکیم اس حقیقت کی نسبت صراحت کے ساتھ اپنا موقف بیان کرتا ہے۔وہ شخص کامیاب ہو گیا جس نے خود کو پاک کرلیااورا پیے رب کا نام پکارااورنمازادا کی۔(الاعلی، 14:87-15)

شخ ابوطالب کل فرماتے ہیں کہ' نقصان کا آغاز غفلت سے ہوتا ہے۔اور غفلت آفات نفس سے پیدا ہوتی ہے' ( قوت القلوب 174:1)۔اس لیے آفات نفس سے نجات وملاح اس کے تزکیہ وتر بیت اور اصلاح قطهیر ہی ہے ممکن ہے۔ تصوف نفس کی اصلاح قطهیر (پاکی) کا اہتمام کرتا ہے۔اور جب نفس انسانی اصلاح پذریہ کوکرمزکی ومنقادیا فرماں بردار ہوجاتا ہے۔ تزکیفس کو صدیث میں ''جہادا کب'' سے تعبیر کیا گیا ہے۔

تزکینٹس چہارگانہ فرائض نبوت میں شامل ہے۔اللہ پاک نے قرآن حکیم میں فرمایا آپ علیقی تلاوت فرماتے ہیں ان پراس کی آیات کی اوران کے نفوس کا تزکیہ کرتے ہیں اورانہیں کتاب و حکمت کی تعلیم دیتے ہیں۔

#### 2) تصفيه قلب

تصفیہ کے فقطی معنی ہیں صاف کرنا واضح کرنا ،صفائی تصوف میں تصفیہ کلب ایک اہم مقصد ہے اس کا مقصد ہے اعمال قبیحہ کے ارتکاب سے قلب انسانی پرسیاہی وظلمت غالب آ جاتی ہے۔ اور اس طرح باطن تاریک ہوجا تا ہے۔ اسلام کا نقطہ نظریہ ہے کہ تصفیہ تجلیہ باطن یعنی باطن کوروثن کرنے کا اہتمام کیا جائے تا کہ قلب انسانی اور معرفت الہی کا منبع وسرچشمہ بن سکے اللہ یا کے آن تھیم میں فرماتے ہرگزنہیں بلکہ ان کے سب کی بنا پران کے دلوں پر زنگ لگ گیا ہے۔

#### 3) طريقت:

صوفیاء کرام نے شریعت وطریقت کو ہمیشہ لازم وملز وم قرار دیا ہے۔اس موقف کی تائید میں چندا قوال ملاحظہ ہوں۔

امام ما لک بن انس فرماتے ہیں جس نے علم فقہ حاصل کیا اور تصوف سے بے بہرہ رہا پس وہ فاسق ہوا اور جس نے تصوف کواپنایا مگر فقہ کونظر انداز کر دیاوہ زندیق ہوا اور جس نے دونوں کو جمع کیا پس اس نے حق کو پالیا۔ (مرقا ۃ المفاتیج ، 2561)

اماابوالقاسم القشيرى فرماتے ہيں جس شريعت كوحقيقت كى مددحاصل نه ہووہ غير مقبول ہوتى ہےاور جوحقيقت شريعت سے مقيد (پابند) نه ہووہ غير حاصل رہتی ہے۔ (العرسا نَقلقشير په 43)

#### 4) فناويقا

اللدرب العزت کا بیار شادگرامی ہے کہ جو پھے تہ ہمارے پاس ہے وہ کم ہونے والا ہے اور جو پھے اللہ کے پاس ہے وہ ی ہمیشہ رہنے والا ہے فنا و بقا کے تصورات کی اساس ہے۔حضرت علی جوری المعروف وا تا گئج بخش کشف المحجو بیں فنا کے مقامات کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اس جہاں کی ابتداء عدم سے ہوئی اور انتہا عدم پر ہے۔ اور جوان دونوں صورتوں کی درمیان ہے وہ بی بقا ہے۔ بقا سے مراد دوام وابدیت وجود ہے۔ وہ علم جواس دنیا میں فائی ہے اور باقی علم وہی ہے جو کہ اخرت کی زندگی میں دارومدارر کھتا ہے۔ یہی سبب ہے کہ اہل ولایت بقاوفنا کے علم کو تصوف کا ایک درجہ کمال جانتے ہیں اور اسے اس مقام کے سوااور کہیں استعمال نہیں کرتے۔

اہل صفامقام حال کے تغیرات سے رہائی اور مطلوب کے حاصل کر لینے کے بعد فنا کو پہنچتے ہیں اور وہ ہرمحسوں شئے سے بے نیاز ہوجاتے ہیں جو باصرہ اور سامعہ کے راستے ان پر وار د ہوتی ہے۔ فنائیت کے اس درجے میں وہ اتنا آ گے نکل جاتے ہیں کہ خواہشات کا کا نٹا بھی ان کے دل سے یکسرنکل جاتا ہے جی کے صادر ہونے والی کر امتیں بھی ان کے نزد یک ججاب بن جاتی ہیں۔ پھراپنی خواہشات کی اپنے وجود سے نفی کر کے وہ اپنے اوصاف کو فنا کے گھاٹ اتار دیتے ہیں۔ اوصاف کا فنا کردینا گویا بقائے دوام کا دروازہ ہے جس سے گزر کر ان کی فنا بقا کے سانچے میں ڈھل جاتی ہے اور وہ قرب و بعد ہوش و مدہوش اور فرا ت وصال سب کیفیات سے بخرو دیگا نہ ہوجاتے ہیں۔

5) معرفت ربانی:

تصوف تزکیفس اور تصفیہ باطن پراس لیےزور دیتا ہے کے ذریعہ معرفت ربانی کی مخصیل ہوتی ہے۔ قر آن حکیم نے انسانی تخلیق کی غرض وغایت ہی ''معرفت رب'' کوقر اردیا ہے۔ معرفت ربانی وہ امتیاز خوبی ہے جس کے ذریعہ عارف وغیر عارف کے مابین تمیز ہوتی ہے۔

حضرت عا کشت صدیقة سے مروی ہے آپ علیقہ نے فرمایا کہ گھراپنی اساس پر قائم ہوتا ہے۔اور دین کی اساس خدا کی معرفت اوراس کا یقین ہے۔ صوفیائے کرام کا نقطہ بیہے کہ معرفت حق کا واحد ذریعہ معرفت نفس ہے اس لیے تصوف کی جدوجہد معرفت ہے اور نتیجہ معرفت حق۔ معرف برین اقلہ

تصوف ياصوفي كافلسفة عليم

صوفی فلفہ کے مطابق ہے تا کہ ہمیشہ رہنے والی روشی اور سب سے اعلیٰ حسن و جمال یعنی اللہ کاحسن و جمال بیسب ہمیں فطرت میں نظر آتے ہیں۔ و نیا کی فقیقت ایک دھوکا ہے یا یہ کہیں کہ بید هیقت نہیں ہے ان کے مطابق اصل اور حقیقت انسانی علم سے اوپر ہے۔ د نیا کے نظام میں ایک پیدا کرنے والا خالق ہوتی ہے۔ اور کو جو پیدا کی گئی سب علوق ہے۔ مطابق کو دکھے سے جا ہیں لیکن خالق کو نہیں۔ انسان کے اندر خدا واوصلاحیت ہوتی ہے۔ لیکن بی ممل اور حجی نہیں ہوتی ۔ وہی خدا کی خوبصورتی سب سے اعلیٰ اور مکمل ہے۔ اور اس کی اس خوبصوری سے محبت ہوتی ۔ انسان خوبصورت ہوتا ہے لیکن اس کی خوبصورتی ہوتی ہے۔ اس لیہ سے اس کے مطابق دنیا گئی مل ہے۔ اللہ سے اللہ تک پہنچنے کا طریقہ اپنا تے ہیں۔ تصوف میں اللہ اور اللہ کی علوق سے مجبت کرنا بہت اہم ہے۔ اس فلسفہ کے مطابق دنیا کی تمام اشیا فتا ہونے والی ہیں اور باقی رہنے والی اشیا ہے علم اور اللہ کی مجبت ہوتی ہے۔ اس کے مطابق دنیا کی تمام اشیا فتا ہونے والی ہیں اور باقی رہنے والی اشیا ہے علم اور اللہ کی مجبت ہوتا ہے۔ جس نے خدا سے حقیقی محبت کی اس نے دنیا کی طلب اور خواہش کو کم کیا۔ صوفی دنیا ہیں اس طرح رہتا ہے۔ جیسے پائی ہیں بلیلے۔ دریا ہیں حباب ہوتا ہے۔ لیکن دریا کا پائی اس کے اندرنہیں ہوتی ۔ مولا ناروم اپنی میں فرماتے ہیں کہ اندرنہیں ہوتی ۔ مولا ناروم اپنی میں فرماتے ہیں کہ اندرنہیں ہوتی ہے۔ اس کی مبات بڑا باغ تھا بہت سارے کا م کرنے والے سے۔ آپ نے اس کی بات سی اور مصلی کا ندرج پر کیا اور اللہ کی طرف چل ہے۔ اس محتص نے کہا سامان سفر بھی تو رکھنا ہوگا۔ آپ نے فرمایا کہ ہیں نے کہا کو بلایا کہ ہیں کہ کہا کہ ہی کو بلایا کہ ہیں نے کہا کہا گئی جب اللہ کی طرف چل ہے الیہ کے حب بیاللہ کی طرف چل ہے الیہ کہ جب اللہ کی طرف چل ہے اللہ کی طرف چل ہے اللہ کی طرف چل ہے اس کی جب اللہ کی طرف چل ہے اس محتص ہے۔ اس کو کھول ہے نا ہی ہو ہی کہ کہا ہو ایک ہیں۔ کہا کہ کی کو بلایا کہ ہیں کہا کہ ہے۔ کہا کہ کہا کہ جب اللہ کی طرف چل ہے اللہ کی طرف چل کی اس کے کو کھول ہونا ہے۔

صوفی فلفہ کے مطابق انسان کی تخلیق کا اہم مقصد ہے خدا کو جاننا یعنی خدا کے بارے میں علم حاصل کرنا۔خدا کو جاننے سے مراد ہے تخلیق کرنے والے اور تخلیق کی ہوئی تمام شئے کا علم حاصل کرنا۔اس میں انفرادی انسان سے لے کرتمام کا ئنات شامل ہے۔خدا کو جاننے کا راستہ ہے روح اور دنیا کی تمام چیزوں کاعلم حاصل کرنا۔

اس فلسفہ کے مطابق خدا کے حقیقی علم کوالہام وجدان سے حاصل کیا جاسکتا ہے۔ صوفی کے مطابق انسان کا دل ایک آئینہ ہے۔ جس میں وہ اللہ کی بصارت کو دیکھ سکتا ہے۔ لیکن جب انسان کا دل دنیا کی خواہش اور لا کچ سے آلودہ یا ناپاک ہوجا تا ہے تواس کے اس آئینہ میں شکل نہیں دکھائی دیتی اور وہ بصارت سے محروم ہوجا تا ہے۔ صوفی اس دنیا وی حوس اور لا کچ کونفس کہتے ہیں۔ نفس ایک لمحہ کے لیے بھی ختم نہیں ہوتا۔ اس لیے اسے ختم کرنے کے دوطریقے بتائے گئے ہیں۔

- 1) دنیا کی محبت کودل سے نکالنااوراللہ کی محبت کودل میں قائم کرنا۔
  - 2) اللّٰد كا قرب حاصل كرنے كے ليے مرا قياور محاسبه كرنا۔
    - 3.71 صوفي ياتصوف اورطريقة تدريس

صوفی جس طریقہ تدریس کواپناتے ہیں وہ طریقہ تدریس پوری طرح سے تعلیمی نفسیات پرمبنی ہے۔صوفیوں نے تعلیم فراہم کرنے کے لیے خانقاہ قائم

کی اور ہر خض کوانفرادی طور پرتعلیم دی۔صوفی کے پاس جو بھی آتاوہ اس کی انفرادیت کو بھتے اوراس کے مطابق استعلیم دیتے تھے۔ان کے طریقہ تدریس کے مندرجہ ذیل طریقے تھے۔

- 1) حلقه پاگروہی طریقه تدریس
  - 2) انفرادی طریقه تدریس
    - 3) عملی طریقه تدریس
      - ماقة يا گروئى طريقة تدريس

اس قتم کے طریقہ تدریس میں شخ یا معلم کے چاروں طرف ایک حلقہ میں طلبا بیٹھ جاتے اور شخ کے ساتھ قر آن اور حدیث کا مطالعہ کرتے اور اللہ کا ذکر کرتے ہیں۔ آج کل اسے Study Circle کے نام سے جانا جاتا ہے۔ بیطریقہ سب سے جدید طریقہ معنی جاتا ہے۔ بیطریقہ سب سے جدید طریقہ معنی جاتا ہے۔ بیطریقہ کارتمام خانقا ہوں میں آج بھی رائج ہے۔ حضرت نظام الدین اولیا کی خانقا میں حضرت خواجہ حسن نظامی نے ایک حلقہ نظام المشاکخ قائم کیا۔

اس بات کون کرعلامہ اقبال نے 12 را کتو بر 1918 کو خواجہ حسن نظامی کو ایک خط لکھ کرخوشی ظاہر کی ۔ آپ نے لکھا کہ جُھے بہت خوش ہے کہ آپ نے حلقہ نظام المشائخ قائم کیا۔

### 2) انفرادی طریقه تدریس

انفرادی طریقۂ تدریس وہ تدریس ہے جس میں معلم طلبہ کواس کی نفسیاتی حالت کو بھے کرتدریس کرتے ہیں۔انفرادی طریقۂ تدریس ان طلبہ کے لیے بہت مفید ہوتا ہے جوطلبہ شرمیلے ہوتے ہیں ایسے طلبہ معلم سے تنہائی میں اپنی بات کو کمل طور پر بیان کرتے ہیں اور اپنے مسائل کوحل کرنے میں معلم کی مدد کرتا ہے۔ اسی طرح شخ اپنے طلبہ کو تنہائی میں ان کے مسائل کو بھچھے ہیں اور ان کی رہبری کرتے ہیں۔ شخ طلبہ کی نفسیات کو بھچھ کر ان کواس کی سمجھا اور ادر اک کے مطابق رہبری کرتے ہیں۔ طلبہ کے تنفظ بھے کرتے ہیں قرآن اور حدیث کو سمجھاتے ہیں تا کہ طلبہ کو بھٹے مطابق رہبری کرتے ہیں۔ طلبہ کے تنفظ بھے کرتے ہیں قرآن اور حدیث کو سمجھاتے ہیں تا کہ طلبہ کو بھٹے مصل ہو سکے۔

### 3) عملی طریقه تدریس

عملی طریقہ تدریس سے مراد ہے جس قدرعلم رکھواس پڑمل کرو تعلیم کی معرفت تعریف ہے کہ تعلیم انسان کے طرزعمل میں تبدیلی پیدا کرتا ہے۔ صوفی اپنی خانقاہ میں طلبہ کو بیکھے ہوئے علم پڑمل کرنے کا درس دیتے ہیں۔ مثال ہم سب جانتے ہیں اور پڑھتے ہیں کہ پلاسٹک کا استعال ماحول کوخراب کرتا ہے۔ لیکن ہم سب اس کا استعال کرتے ہیں۔ اس سے واضح ہوجا تا ہے کہ علم حاصل کرنا آسان ہے لیکن اس پڑمل کرنا مشکل ہے۔ اسی لیے صوفی اپنی خانقا ہوں میں سیکھے ہوئے علم پڑمل کرنا مشکل ہے۔ اسی لیے صوفی اپنی خانقا ہوں میں سیکھے ہوئے علم پڑمل کرنے کی صلاحیت پیدا کرتے ہیں۔

### تصوف اورنظم وضبط

صوفی کی درس و تدریس میں نظم وضبط ادب سے پیدا کیا جاتا ہے۔ وہ طلبہ کو کسی بھی طرح کی جسمانی سزا کے خلاف تھے۔ تصوف میں طلبہ کے اندرشخ سے محبت کے ذریعہ ادب پیدا کیا جاتا ہے۔ طلبہ اپنے اخلاق، کر دار شفقت اور محبت سے طلبہ میں نظم وضبط خود بہ خود پیدا ہوجا تا ہے۔ طلبہ اپنے معلم یا مرشد سے مجبت کے ذریعہ ادب پیدا کرتے ہیں۔ مرشد اپنے طلبا میں اعلی اخلاق اور کر دار پیدا کرتے ہیں۔ ان کے اندرا پیدا کرتے ہیں کہ طلبا خانقاہ میں اس طرح کا نظم وضبط قائم رکھتے ہیں۔ یہاں ایک غیر رسمی تعلیم دی جاتی ہے اس طرح کا نظم وضبط قائم رکھتے ہیں کہ کسی بھی طرح کے مسائل پیدائمیں ہوتے۔ شخ کے طلباکسی بھی عمر کے ہوسکتے ہیں۔ یہاں ایک غیر رسمی تعلیم دی جاتی ہے جس کا تعلق روحانیت سے ہوتا ہے۔

تصوف اورمعلم

تصوف کی تدریس اللہ کی یادییں فناکر نے والی ہوتی ہے۔اسلیے یہاں معلم ایک مرشد اور شخ ہوتا ہے۔ شخ اپنے طلباء کوروحانی علم سے روشناس کرا تا ہے۔معلم طلباء کواس کی صلاحیت کے مطابق علم فراہم کرتا ہے طلبا اپنے معلم کوا پنار ہمر، دوست اور والد کی طرح مانتے ہیں اس لیے معلم کی اور جہ بہت اعلیٰ ہوتا ہے۔طلبہ اپنے معلم کوروحانی شخ مانتے ہیں۔معلم اپنے طلبہ کود بنی اور روحانی علم دیتا ہے۔اس لیے اس سے روحانی لگا کو ہوجا تا ہے۔طلبہ اپنے معلم کی بات کو ممل طور پر اپناتے ہیں اور اس پڑمل کرنے کوشش کرتے ہیں۔شخ کی نگاہ میں تمام طلبا مساوی ہوتے ہیں۔ نہ کوئی امیر نہ کوئی غریب ہوتا ہے۔ سبجی ایک ساتھ درس سنتے ہیں۔معلم طلبا کو محتلہ کا مقام بہت ساتھ درس سنتے ہیں۔ اس طرح معلم کا مقام بہت مائل ہوتا ہے۔تمام طلبا اپنے شخ کا بہت ادب اور احترام کرتے ہیں۔

تصوف ياصوفي ازم اورنصاب

نصاب کا بورا فلسفه دین اسلام پربنی ہے اس لیے ان کے نصاب میں مندرجہ ذیل مضامین ہوتے ہیں۔

- 1) قرآن
- 2) مديث
  - (3 فقه
- 4) اردوعر في فارسي اورمقامي زبانيس ـ

صوفی اپنی خانقاہ میں طلبہ کو تر آن پڑھنا اور سمجھنا سیکھاتے ہیں۔ قر آن کے ساتھ صدیث کا مطالعہ کرایا جاتا ہے تا کہ طلبہ شریعت کے مطابق اپنی زندگی گزاریں۔ اس کے ساتھ ساتھ مقامی زبانیں اور جدید زندگی گزاریں۔ اس کے ساتھ ساتھ مقامی زبانیں اور جدید تعلیم کے مضامین بھی پڑھائے جاتے ہیں۔ آج بھی تمام خانقا ہوں میں دینی اور جدید تعلیم کا درس دیا جاتا ہے۔ اس طرح تصوف یا صوفی ازم میں دی جانے والی تعلیم کا درس دیا جاتا ہے۔ اس طرح تصوف یا صوفی ازم میں دی جانے والی تعلیم کا درس دیا جاتا ہے۔ اس طرح تصوف یا صوفی ازم میں دی جانے والی تعلیم اسلام سے الگنہیں بلکہ ایک ہی سکے دو پہلو ہیں۔

اینی معلومات کی جانج:

سوال 1. لفظ صوفی کاارتقا کیاہے؟

سوال 2. لفظ الصفائے معنیٰ کیا ہیں؟

سوال 3 الصوف سے کیامراد ہے؟

سوال 4 علامه ابن خلدون لفظ الصوف كي تائيد مين كيا كهتي مين كهيد؟

سوال 5 لفظ الصفه کی تائید میں شیخ احمد الحسیثی کیا فرماتے ہیں بیان کیجیے؟

سوال 6 تصوف سے آپ کیا سمھتے ہیں تفصیل سے وضاحت سمجھے؟

سوال 7 تصوف یاصوفی ازم کے مقاصد کیا ہیں تفصیل سے کھیے؟

سوال8 دوعالم دین نے کیوں اور کیسے پہلی خانقاہ قائم کی تفصیل کے کھیے؟

سوال 9 صوفی ازم کے تعلیمی فلسفہ کو بیان سیجئے؟

# 3.4 مغربي فلسفهُ مكاتب (Western Schools of Philosphy)

مقاصد:اس ذیلی اکائی کےمطالعہ کے بعد آب اس قابل ہوجائیں گے کہ

- 1) فطریت،تصوریت،عملیت اوروجودیت جیسے م کاتب فکر کی بنیادیں بیان کرسکیں۔
- 2) فطریت،تصوریت،عملیت اوروجودیت کے مابعدالطبیعیات کے مسائل برروشنی ڈال سکیں۔
- 3) فطریت، تصوریت عملیت اوروجودیت کے علمی (Problems Epistemological) مسائل کی وضاحت کرسکیں۔
- 4) فطریت، تصوریت، عملیت اور وجودیت کے قدریاتی مسائل (Axiological Problem) کی وضاحت کرسکیں۔
  - 5) فطریت، تصوریت، عملیت اور وجودیت کے تعلیمی مضمرات (Educational Implications) بیان کرسکیں۔

#### (Idealism) قصوریت (3.4.1

تصوریت انسان کے علم کی تاریخ کا قدیم ترین نظام فلسفہ ہے۔ مشرق میں اس کا آغاز قدیم ہندوستان سے ہوتا ہے۔ جبکہ مغرب میں افلاطون (Plato) سے ہوتا ہے۔ فلسفہ تصوریت اس نظر یہ پرمبنی ہے کہ تصورات یعنی Ideas ابدی ہوتے ہیں۔ انہیں کے ذریعہ ہم مادی چیزوں کے بارے میں جانتے ہیں۔ فلسفہ تصوریت کے اہم فلاسفہ (Prominent Idealist Philosophers)

- 1) افلاطون(Plato)
- (Socrates) سقراط
  - (Hegel) بيگل (3
  - (Kant) كانث(4
- (Spinoza) اسپنوزا
  - (Tagore) ييگور (6
- (Gurunanak) گرونا نک (7
  - (8 گاندهی جی (Gandhiji)
- (VivekanandaSwami) سوامی ووریکا نند
- (10 أو اكثر راوها كرشنن (Dr. Radha Krishnan)

فلسفیانه پیش قیاسی : (Philosophical Pre-Suppositions)

- 1) فلے قصوریت کی مابعد الطبیعیات Metaphysics of Idealism الطبیعیات کے مابعد الطبیعیات کے اللہ میں متمی حقیقت ذہن کو حقیقت مانتا ہے۔ تصوریت میں حتمی حقیقت ذہن کو حقیقت مانتا ہے۔
- 2) فلیفہ تصوریت کا نظریم کم Epistemology of Idialism:۔ حقیقی علم کے نتائج استدلال ہے۔تصوریت کے مطابق حقیقت Spiritual World میں ہے نہ کہ مادی دنیا (Material World) میں۔

3) فلیفه تصوریت اور علم الاقدار Axiology of Idealism تصوریت میں اقدار عالم گیر (Universal) ہیں اور تبدیل ہونے والی نہیں ہیں۔ سیائی، احیصائی اور خوبصورتی عالم گیرقدریں ہیں۔

تصوریت کی تعریف (Definition of Idealism)

فلیفه تصوریت، بهت ساری اورمتنوع شکلیس اختیار کرتا ہے کیکن ان سب کا بنیادی مفروضہ یہ ہے کہ ذہن یاروح دنیا کالازی مادہ ہے اور یہ کہ اصل حقیقت وہنی کر دار ہے۔

Idealist philosophy takes many and varied forms, but the postulate underlying all this is that mind or spirit is the essential world-stuff, that true reality is of a mental character. (Ross)

Idealism asserts that reality consists of ideas, thoughts, minds, or selves rather than material objects and force. HaroldB.Titus

تصوریت کی اہم خصوصیات (Salient features of Idealism)

- 1) تصوریت کے مطابق تصورات ابدی اور کلی اہمیت کے حامل ہیں۔
  - 2) تصوریت کے مطابق روحانی علم ہی حقیقی علم ہے۔
  - 3) تصوریت میں پہلے ذہن کامقام ہے اسکے بعد مادی چیز ہیں۔
    - 4) تصوریت کے مطابق ذہن کا وجود هیتی ہے۔
    - 5) زندگی کی اعلی اقد ار کاحصول تصوریت کامقصد ہے۔
      - 6) تين حقيقي اقدار ٻين سڃائي ، احيھائي اورخوبصورتي۔

تصوریت اور تعلیمی مقاصد (Idealism and Aims of Education)

- Development of Personality څخصيت کا فروغ (1
  - Self-Realisation حصول خودي
  - Universal Education آفاقی تعلیم (3
    - Moral Education اخلاقی تعلیم (4

تصوریت اور نصاب (Idealism and Curriculum)

- 1) نصاب میں ادب، تاریخ، فنون لطیفیہ، اخلا قیات، ریاضی، ثقافت، سماجی علوم، مٰر مہیات جیسے مضامین شامل ہیں۔
  - 2) اس نظریہ کے مطابق انسان کواعلی اقدار سے روشناس کیا جائے۔
- 3) تصوریت کانصاب ایسا ہو کہ وہ انسانیت کے فروغ کاموجب بنے اور بیچے کے اندر ڈہنی ، اخلاقی اور مذہبی اقد ار فروغ پائیں۔

تصوریت اور طریقه ء تدریس Idealism and Methods of Teaching

(Discussion Methods) مباحثة كاطريقه (1

- (2 يانيطريقه (Lecture Methods)
- (Question and Answer Method) سوال وجواب كاطريقه (3
  - (Inductive Method) استقرائي طريقه

تصوريت اورنظم وضبط (Idealism and Discipline)

نظم وضبط پیرونی د باؤسے قائم نہیں کیا جاسکتا ہے بلکہ اپنے طور پرتحریک پاکر ہونا چاہیے۔نظم وضبط سے بھری زندگی نظم وضبط کا حامل د ماغ تیار کر سے الطوالی ہونی جائے جبکہ Froebel کے بموجب تعلیم ایسی ہونی چاہیے کہ بچوں میں نظم وضبط پیدا کر سکے اور اس بات کے احکام کی پابندی کی جائے جبکہ Froebel نزدیک محبت، تجربہ، اخلاق نظم وضبط کے عناصر ہیں۔

تصوریت اوراسکول: (Idealism and School)

فلسفہ نصوریت اسکولوں کے مثالی ہونے کی وکالت کرتا ہے۔ وہاں کے اساتذہ کے اعمال واخلاق Immitate کرنے کے لائق ہواوراسکول میں بچوں کی ہمہ جہت ترقی ہواوران کے اندر سچائی ،احیصائی اورخوبصورتی کے اقدار پیدا ہو۔

تصوریت اورمعلم (Idealism and Teacher)

- 1) معلم طلبا کے لیے نمونہ (مثالی شخصیت) ہوتا ہے۔ طلبامیں قوت فیصلہ ،خودعتا دی ،مسائل کوحل کرنے کی صلاحیت پیدا کرنا۔
  - 2) معلم طلبا کاروحانی باپ ہوتاہے۔
  - 3) معلم اعلی کردار کی حامل شخصیت کہلاتا ہے۔وہ ایک مثالی نمونہ ہونا چاہیے تا کہ طلبان سے سیمیس ۔
    - 4) معلم دوستانه تعلقات رکھنے والا ،رہبراورفلسفی ہونا جا ہیے۔

تعليمي مضمرات (Educational Implications)

- 1) بنانا ہے۔ (Human) بنانا ہے۔
- 2) اسکول معاشرے کے لئے ایک ایجنسی کی طرح کام کرے اور بچشخصیت کے فروغ کے لیے مناسب اقدامات کریں۔
  - 3) تصوریت میں بچها یک روحانی وجودر کھتا ہے اوراسکی زندگی کا اہم مقصد خود شناسی (Self-Realisation) ہے۔
- 4) تصوریت میں ریاست (State) شخصیت کے مقابلے میں زیادہ قدر رکھتی ہے اور بچے کوریاست (State) کے لئے تیار کرنا ہوگا۔
  - 5) اسكول كوآ فاقى تعليم پرزوردينا حيايي\_

# اینی معلومات کی جانج:

- 1۔ تصوریت کی تعریف لکھئے اور کوئی پانچ مفکرین کے نام ہتا ہے۔
- 2۔ تصوریت کے مابعدالطبیعیات،علمیات اورا قداریات پرنوٹ لکھئے۔
- 3 \_ آج كي دور مين تصوريت فلسفه كس حدتك مناسب ب، اين الفاظ مين لكھئے ـ
  - 4۔ تصوریت کے علیمی مقاصد بیان سیحئے۔
  - 5۔ تصوریت میں معلم کے کر دار کو بیان کیجئے۔
  - 6- تصوریت کے تعلیمی مضمرات برروشنی ڈالئے۔

#### 3.4.2 فطريت (Naturalism)

فطریت ایک قدیم مکتبه فکر ہے۔ بیفطرت کومکمل مانتا ہے۔انسان کی تخلیق اور فطرت میں اس کے مختلف کی نوعیت اور ان کے احساسات جیرت اور مختلف موضوعات ہے آ ہت ہ قطریت کی تشکیل ہوئی اور فطریت کے بانی روسو (Rousseau) ہے۔

فطریت کے اہم فلاسفہ: (Prominent Naturalism Philosophers)

- 1) ليوسي پس (leucippus) اور ڈيما کريٹس (يانچويں صدی قبل مسيح)
  - 2) ابيي كيورس Epicurus) قبل مسيّ (270–341)
    - 3) ليوكرش Lucrtius) قبل مسيح (55-96)
  - 4) تقامس بابس Thomas Hobbes تقامس بابس (4
    - (1778–1712) J.J. Rousseau ج جروسو (5
  - (6) Herbert Spenser ہر برٹ اسپینسر (6

فلسفیانه پیش قیاسی: (Philosophical pre-suppositions)

- 1) فلسفه فطریت کا ما ابعد الطبیعیات (Metaphysics of Naturalism) فطریت میں حتمی حقیقت (Ultimate Reality) فطریت ہے اور مادیت سے پرے کوئی چیز نہیں ہے۔
  - 2) فلیفه فطریت کانظریتکم (Epistemology of Naturalism) علم حسسی اعضاء کے ذریعیہ حاصل کیا جاتا ہے۔ حسسی اعضاء حصول علم کے دروازے ہیں۔
- 3) فلسفہ فطریت اورعکم الاقدار (Axiology of Naturalism) فطریت زندگی کے اقدار سے جڑا ہوا ہے۔انسان اپنی متعین ضرورتوں کے مطابق اقدار کو تخلیق کرتا ہے۔انسان کو فطرت میں رہ کراپنی زندگی کو فطرت سے ہم آ ہنگ کرنا ہوگا ہے۔

: (Definition of Naturalism) فطریت کی تعریف

Naturalism is a doctrine which separates nature from God, subordinates spirit to matter and sets up laws as supreme (Ward).-

روسو(Rousseau)کے مطابق ہر شئے اچھی ہے۔ جب وہ فطرت کے خالق کے ہاتھوں سے آتی ہے اور ہر شئے انسان کے ہاتھوں سے بگڑ جاتی ہے۔

فطریت کی انهم خصوصیات (Characteristics of Naturalism)

- 1. فلسفه فطریت ، فطرت کی طرف واپس ہونے پرزور دیتا ہے۔
- 2. کی تعلیم کے لیے ہیں ہے تعلیم بچے کے لیے ہے۔اس کے تعلیم بچے کو مرکز مان کردی جاتی ہے اس کو طفل مرکوز تعلیم کہتے ہیں۔
- 3. فلَسفه فطرت کے مطابق بچوں کوتعلیم الفاظ کی شکل میں نہیں بلکہ ملی طور پر دی جائے اور بچوں کوخود کر کے سکھنے اور تجربات کے ذریعے اپنی رفتار سے تعلیمی ترقی کے مواقع فراہم کیے جائیں۔

فطریت کی قسمیں: (Forms of Naturalism)

فطريت اورتعليمي مقاصد: (Naturalism and Aims of Education)

فطریت اور نصاب: (Naturalism and Curriculum)

نصاب میں سائنس کے مضامین کی بڑی اہمیت ہے۔اس کے ساتھ علم فلکیات، جغرافیہ، پیشہ وارانہ تعلیم، ریاضی، زبان، تاریخ، اموارِ خانہ داری، جسمانی تعلیم فطریت میں ہم نصابی سرگرمیاں بچے کے ارتقائی مراحل اور اس کی دلچیس کے مطابق منتخب کی جاتی ہیں۔فطریت کا نصاب کچکدار اور طفل مرکوز ہوتا ہے۔

فطريت اورطر يقيم تدريس: (Naturalism and Methods of Teaching)

فطريت اورنظم وضبط (Naturalism and Discipline)

فطریت اور معلم: (Naturalism and Teacher)

فطریت اوراسکول: (Naturalism and School)

اسکول ایسے ہونا چاہیے جہاں بچے کوآ زادانہ ماحول فراہم کیا جائے اور فطری اور ہمہ جہت نشونما پرزور دیا جائے۔ بچے کواپنی دلچیپیوں اورخواہشات کے مطابق تعلیم ملنی چاہیے۔

تعلیم مضمرات: (Educational Implications)

# اینی معلومات کی جانج:

# 3.4.3 فلسفه عملیت (Pragmatism)

اب تك آپ مغربي فلسفه تعليم ك تحت فلسفه تصوريت اورفلسفه فطريت كامطالعه كر ي بين -اس ا كائي مين فلسفه عمليت (Pragmatism) كا

مطالعہ کیا جائے گا۔ موجودہ دور کے نظام تعلیم پراس فلسفے نے گہرے اثرات ڈالے ہیں۔ اس لیے اس فلسفہ کا مطالعہ ضروری ہے۔ اس کا شار جدید فلسفوں میں ہوتا ہے۔ اس فلسفہ کی پیدائش اور اس کے پھلنے پھولنے میں امریکہ کے ماہرین کی گراں قدر خدمات کی وجہ سے اسے امریکی فلسفہ کہنا بھی بے جانہ ہوگا۔ فلسفہ عملیت کے مطابق تمام چیزیں تبدیل ہوتی رہتی ہیں کسی بھی چیز کوثبات حاصل نہیں ہے۔ ہم حقیقت اولی کاعلم حاصل نہیں کر سکتے یا یہ ہمارے لیے ناممکن ہے۔ مفروضات کو تجربات کی کسوٹی پر پر کھ کر ہم قریب ترین علم حاصل کر سکتے ہیں۔ فلسفہ عملیت کے مطابق انسان کے تمام مسائل کاحل سائنسی طریقے اور تجربات کے ذریعے معلوم کیا جاسکتا ہے۔ یہ فلسفہ کسی بھی تصور کے معانی اور مفہوم معلوم کرنے کے لیے اسے تجربے سے گذار کر حاصل ہونے والے نتائج کو ذریعہ بنا تا ہے۔ اس فلسفے نے جدید دور کے تعلیمی نظام کونہ صرف امریکہ بلکہ دیگر ممالک میں بھی غیر معمولی حدتک متاثر کیا ہے۔

Pragmatism یعنی عمل کے ہیں۔ یہ فاضہ ملی زندگی کے Pragma یعنی عمل کے ہیں۔ یہ فاضہ ملی زندگی کے Pragmatism کے ہیں۔ یہ فاضہ ملی زندگی کے جب ای متام اشیا کی کسوٹی ہے''۔

ماہرین،فلسفہ عملیت کی جڑیں تلاش کرتے ہوئے ہیراکلٹس Heraclitus کہ و نچتے ہیں۔اس کا دور 530 تا 570 قبل مسے کا بیان کیا جاتا ہے۔اس کے بعد چوتھی اور پانچویں صدی قبل مسے میں ہمیں صوفسٹ (Sophist) گروہ کا پتہ چاتا ہے جنھوں نے اسکول اور کارگاہ کے درمیان کی دوری کو کم کرنے کی کوشش کی۔اس کے بعد کئی صدیوں کا سفر طے کر کے ہمیں جان ڈیوی، فراسنس بیکن (1626-1561) کو اس فلسفہ کے بانیوں میں شامل کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔اس کے بعد مشہور فرانسیمی فلسفی آگسٹ کو مئے (1857-1798) کا نام بھی اس فلسفے کے مبلغین میں شار کیا جاتا ہے۔ تین امریکیوں یعنی چارلس سینڈرس پیرس، ولیم جسمس اور جان ڈیوی نے اس فلسفے کو گویا بام عروج تک پہنچایا، اس نے نہ صرف تعلیم کو بلکہ امریکی ساج کو اس قدر متاثر کیا کہ امریکیوں کی شاخت ابعملیت پیندوں کی ہوگئی۔

اب ہم اختصار سے فلسفہ عملیت کے تین اہم عنوانات کے تحت مطالعہ کریں گے۔

ما بعد الطبيعيات (Meta Physics)

جان ڈیوی نے اپنی کتاب تخلیقی ذہانت (Creative Intellegence) میں واضح الفاظ میں کہا کہ''عملیت پیندی میں کسی حقیقت کبری (reality) کی عموماً نہ کوئی ضرورت ہے اور نہ ہی میمکن ہے'۔ چونکہ عملیت کا ساراز وراشیا کو تجربے کے نتائج کے ذریعے بیجھنے کا ہے اس لیے وہ باتیں جن سے مابعد الطبیعیات پر بحث کرنی ہے اور جسے ہم تجربے کی کسوٹی پر پر کھنہیں سکتے۔ وہ ان کے زدیک خارج از بحث ہوجاتی ہے۔ دنیا اور انسان کی حقیقت کے بارے میں اس فلنفے کے خیالات ذیل میں دیے جارہے ہیں:

- (1) دنیا ہمارے لیے ایک نمایاں مقام رکھتی ہے۔ اس سے مرادان کی ہے ہے کہ اس دنیا کا کوئی پس منظر نہیں ہے جس کے ذریعے ہم اس کو سجھنے کی کوشش کریں (جیسے تصور میں دوجھے ہوتے ہیں ایک اس کا اہم قابل توجہ پہلواور دوسرادہ پس منظر جس میں وہ شئے نظر آتی ہے )
- (2) اعمال اور تبدیلیاں اس دنیا کی اہم خصوصیات ہیں۔ یہ کہتم دنیا میں جتنے تجربات سے دوچار ہوتے ہیں ان کی مثال ایک ندی کی ہی ہے جو ہمیشہ رواں دواں اور تبدیلیوں سے دوچار رہتی ہے۔ گویاعملیت پسند کسی بھی شئے یا قدر کے ثبات یا اس کے مستقل ہونے کا انکار کرتے ہیں۔
- (3) دنیاایک غیر نینی جگہ ہے جو ہروفت اتفا قات اور ہنگا می حالات سے دوجا ررہتی ہے۔ یہاں پر کوئی محفوظ نہیں ہے اور ہمیں ہروفت نا گہانی حالات کے مقابلے کے لیے تیارر ہنا جا ہیے۔
- (4) دنیاناکمل ہے اوراس کی کوئی منزل نہیں ہے۔ گویااس دنیا کے ارتقا کا عمل جاری ہے۔ عملیت پسندانسان کو اختیار کی آزادی سے محروم سمجھتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ انسان اپنے تجربات کی بنیاد پران حالات کے رخ تبدیل کرنے کی کوشش کرسکتا ہے۔

- (5) دنیاایک کثیری حالت میں ہے۔ یعنی فلسفیا نہ انداز میں کہا جائے تو وہ حالت جس کی روسے حقیقت کی پوری تغیر کسی ایک اصول پر نہ کی جاسکے۔ اس کی تشریح میں یہ بات کہی جاتی ہے کہ یہ ہر آن تبدیل ہوتی دنیا اور اس کا ئنات کے نظام میں کوئی ربط نہیں ہے۔ کوئی ایسی وحدت (Monoism) نہیں ہے جواس کے نظام کوایک ٹری میں پروسکے۔
- (6) دنیا کے اندرہی ان کا انجام پوشیدہ ہے:۔اس اصول کے ذریعے وہ یہ بات بتانا چاہتے ہیں کہ اغراض ومقاصد اور اقد ارنہ عالمی ہوسکتے ہیں اور نہ ہی زمال ومکال سے بے نیاز۔وہ صرف اور صرف عارضی اور وقت ہوتے ہیں۔ گویا اقد ارمستقل نہیں ہوتے۔وہ ہروقت بدلتے رہتے ہیں۔ اس طرح وہ روحانیت اور فر ببیت کورد کرتے ہیں۔
- (7) دنیامیں کوئی حقیقت اولی نہیں پائی جاتی:۔اس اصول کے تحت وہ مذہب اور روحانیت کی نفی کرتے ہیں اس طرح ان کے نزدیک انسان کی زندگی صرف اسی دنیا تک محد و درہتی ہے۔ مرنے کے بعد دوسری دنیا کاان کو یقین نہیں ہے۔
- (8) انسان فطرت کا ایک جز ہے اور وہ اس کے ساتھ جاری رہتا ہے۔ جان ڈیوی نظریۂ ارتقا کو درست مان کرانسان کو فطرت (Nature) کا ایک اٹوٹ حصہ مانتا ہے۔ وہ انسان کی اس فطرت سے ہٹ کراعلی اور ارفع تخلیق کو تسلیم ہیں کرتا۔
- (9) انسان کی اس دنیا میں متحرک وجہنہیں ہے:۔ فلسفہ کا ایک اہم سوال جبر وقدر کا ہے۔ یعنی انسان اپنے اعمال اور تقدیر میں آزاد ہے یا مجبور محض ۔ عملیت پسندان دونوں انتہاؤں کے بین بین موقف رکھتے ہیں۔ وہ سمجھتے ہیں کہ انسان محدود طور پر آزادی رکھتا ہے مگر اس میں دنیا کے حالات کو مخصوص رخ پرڈالنے کی یوری طاقت نہیں ہے۔
- (10) دنیا میں ہمیں ترقی کی صفانت حاصل نہیں ہے۔ جس طرح اس سے پہلے کے اصول میں عملیت پیندوں نے درمیانی راہ اختیار کی تھی اسی طرح وہ
  یہاں پر ہے کہتے ہیں کہ اس دنیا میں محفوظ طریقے سے ترقی حاصل کرنے کی کوئی صفانت نہیں ہے۔ اس کا میہ مطلب نہیں کہ ہم ناامید ہوکر کوشش کرنا
  چچوڑ دیں۔ بلکہ وہ چاہتے ہیں کہ انسان اپنی زندگی کوایک بہا درشخص کی طرح گذارے اور اس میں ان بلندیوں کو حاصل کرنے کی کوشش کرے جس
  کی وہ اپنے اندر صلاحیت یا تا ہے۔ وہ صرف کوششیں کرسکتا ہے متوقع نتانج اس کے ہاتھ میں نہیں ہے۔

فلسفة عمليت كانظرية ملم (Epistemology of Pragmatism)

اس فلفے کے نزدیک نظریے علم بنیادی طور پراشیا کوکام میں لانا ہے تا کہ ان کی موجودہ قدر (Value) کوجانا جاسکے۔ان کاعلم کے بارے میں نظریہ روایتی فلسفول سے کافی ہٹ کرہے۔

ان کے زدیک جانے کے لیے صرف وجہ یادلیل کافی نہیں ہے اور نہ ہی وہ حواس کو قلم کا مکمل ذریعہ مانتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ ہم حواس کے ذریعے دنیا سے لینے اور دینے کا عمل کرتے رہتے ہیں۔ صرف فاعل اور شے کے در میان کے تعلق یا عمل سے ہم شئے کے بارے میں علم حاصل نہیں کر سکتے بلکہ اس شئے کی خصوصیات سے ہم اس وقت واقف ہوتے ہیں جب ہم اس شئے کے ساتھ عملاً تجر بہ کرتے ہیں۔ ان کے زدیک تجر بہ بذات خود بنیا دی طور پر علم کے حاصل کرنے کا ذریعی نہیں ہے بلکہ اولاً بیٹمل کرنا ہے۔ کام کرنا ہے اور اس کے ساتھ اسر کرنا ہے۔ اس طرح سے ہم کام کرنے کے اتفاق کے نتیجے ہیں علم حاصل کرتے ہیں۔ فلے عملیت کے زدیک علم حقائق کے جمع کرنے کا نام نہیں ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ انسان کو فطرت کا راست مشاہدہ کرنا چا ہے۔ بیکن کے مطابق ' حقائق جیسے کہ وہ ہیں ان کا مشاہدہ کرنا حقائق کو جمع کرنا اور اس بنیا دکو پانا جس پر ہم نتائج اخذ کر سکیں علم کا ذریعہ بن سکتے ہیں۔ مزید یہ کہ یہ حقائق کا نات سے ہم آ ہنگ ہونے چا ہے۔

- کے باتی طریقۂ کار:۔اس سے ان کی مرادانسان کا ہمیشہ اپنے تجربات سے گذر کر باہوش وحواس نتائے اخذ کرنا ہے۔اس میں وہ سابقہ صدیوں سے طلے آرہے انسانی تجربات کے نتائج کوشامل کرتے ہیں۔
  - جب تجربه کامیابی سے اطمینان بخش رخ پرجار ہا ہوتو اس سے ہمیں ذیل کے نتائج حاصل ہوتے ہیں۔
- (1) زندگی ہروفت رواں دواں رہتی ہے۔ زندگی پر بھی جمود طاری نہیں ہوتا۔ بعض وقت میسفرآ سان ہوتا ہے اور بعض اوقات ہمیں رکاوٹوں/مشکلات کا سامنا کرنا پڑتا ہے جس کی وجہ سے ہم کچھ نیا یا لگ کرتے ہیں۔
- (2) زندگی کی بیر رکاوٹیس اور مشکلات کتنی ہی ناپیندیدہ کیوں نہ ہوں وہ ہمارے لیے بہت اہم ہوتی ہیں۔ کیونکہ ان کی وجہ سے ہمیں نئے رخ (direction) ملتے ہیں جوسابقہ تج بات سے حاصل نہیں ہو سکے تھے۔
- (3) مشکلات سے افراد کو حقائق پرنظر ٹانی کرنے کا نا در موقع ہاتھ آتا ہے۔ وہ حقائق یا نتائج جو سابق میں انھوں نے حاصل کیے تھے۔اس طرح زندگی حتی نہیں بلکہ اپنی روش کو بدل کرنے سرے ہے حکرک ہوتی ہے۔
- (4) بینٹی روش کی سوچ ہمیں معلومات (Data) کا نئے حالات میں جائزہ لینے، مزید تجربات اور مزید معلومات حاصل کرنے پراکساتی ہے۔ جن کے ذریعہ مسئلے کے حل کے لیے ہم بچھ مفروضات (hypotheses) پرکام کر کے چیج نتیج تک رسائی حاصل کرنا چاہتے ہیں۔
  - (5) اس طرح حاصل ہونے والے مفروضات کی جانچ ہماری منزل ہوتی ہے۔اس طرح ہم کا میابی سے تجربے وکمل کرتے ہیں۔

فلسفة عمليت اورعلم الاقدار (Axiology of Pragmatism)

اخلاقیات کے بارے میں فلسفہ عملیت کے خیالات کا جائزہ ذیل میں پیش کیا جارہا ہے۔

- کا اقدار (Values) کا قطعی اور حتی و جوزئیس ہوتا ہے۔
- 🖈 اقدار کاوجود، فرد کے ساجی اعمال کے مطابق ہوتا ہے۔
- 🖈 اقدار کی معنویت صرف اس وقت ہوتی ہے جب تک وہ فر داور ساج کے لیے کار آ مد ہوتی ہیں۔
- ⇒ جبانسان اپنے آپ کوایک موثر عامل (agent) سلیم کرلیتا ہے تب وہ اس بات کو بھی جان لیتا ہے کہ وہ اپنے اعمال کے لیے جوابدہ ہے اور اسے
   اپنی ذمہ داری قبول کرنی ہوتی ہے۔ اس پس منظر میں اقدار وجود میں آتی ہیں۔
- ک عملیت میں اقدار بہت زیادہ معروضی و تقیدی اور کم سے کم ذاتی ہوتے ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ ہمیں اقدار کا تقیدی جائزہ لے کران میں سے عقلمندانہ انتخاب کرناچا ہیے۔
- 🖈 فلیفهٔ عملیت کے ماننے والےانسان کی نیت واراد ہے کے درست ہونے اوراس کے عمل کا طے شدہ اصولوں کے مطابق ہونے کواہمیت دیتے ہیں۔
- جان ڈیوی نے اس حالت کوحاصل کرنے کے لیے کہا کہ ہمیں ہر موقع کوایک نئے موقع یا صورتحال سمجھ کرنیت وارادے کو قطعی نہ مانے ہوئے اسے صرف مفیدنتائج کے حصول کے آلے کے طور پر ماننا چاہیے۔ان کے نزد یک ہمارے اعمال کے نتائج جوارادے کی وجہ سے وجود میں آئیں ان کی اصل اہمیت ہے۔
- نلسفة عملیت ساج کوبہت زیادہ اہمیت دیتا ہے۔ وہ ساج کوسرف افراد کا مجموعہ نہیں بلکہ ایک اساسی عمل مانتے ہیں جس پرفرد کی زندگی کا انحصار ہوتا ہے۔ پیانحصاریت ان کے لیے بنیادی قدر ہے اور اسی جڑ سے دیگر اقد ارکی نشونما ہوتی ہے۔ ساج کو جیا ہیے کہ وہ فر دکومختلف میدانوں میں اتنی کارگز اری کا موقع دے، جس کے ذریعے وہ اپنی صلاحیتوں کا بھر پورانداز میں اظہار کر سکے اور اپنی ذات کے علاوہ ساج کے لیے بھی فائدہ مند ثابت ہو سکے۔

ساجی زندگی میں سیاسی نظریے کے طور پر جمہوریت ایک بہترین طرز عمل ہے۔اسی نظریے کے تحت فردکوایک ساج کا حصہ ہونے کا احساس ہوتا ہے اور وہ انفرادی طور پر ساجی زندگی میں حصہ لیتا ہے۔

فلسفه عمليت اورتعليم: (Pragmatism and Education)

فلسفه عملیت اس وقت نه صرف امریکه بلکه دنیا کے اکثر ممالک کافلسفه تعلیم بنا ہوا ہے۔اس فلسفے نے تعلیم کوساجی زندگی میں مرکزی مقام عطا کیا۔ اس سلسلے میں جان ڈیوی کی خدمات نا قابل فراموش ہیں۔

(الف) تعليم ايك ساجي اداره: ـ

دیگرروا بی فلسفوں کے مقابلے میں فلسفہ عملیت نے تعلیم کے ایک ساجی سرگر می ہونے کے تصور کو پوری شدت سے پیش کیا۔ جان ڈیوی کے مطابق تعلیم اس وقت تک کچھنیں ہے جب تک ہم اسے ایک ساجی ادارے کے طور پر قبول نہ کریں۔ یہ کہتے ہیں کہ ساج کو ایک ایسے ادارے کی ناگز بر ضرورت ہوتی ہے جس کا کام خالصتاً تعلیم وقت میں کو آگے بڑھانا ہے۔ تعلیم کے سرگی اداروں میں تعلیم بجائے خود غیر رسی ہونی چاہیے ۔ تعلیم کا ساج سے گہرار بط ہواوروہ ساج کی نشاۃ ثانید کا کام انجام دے۔

- (ب) اسکول کی ضرورت:۔
- (1) ہم اپنی نسلوں کوصرف غیرر تی تعلیم اورا تفاقی تجربات/اکتسانی عمل جووہ روز مرہ کی ساجی زندگی سے حاصل کرتے ہیں' کے بھرو سے پرنہیں چھوڑ سکتے ۔
- (2) موجودہ دور کی پیچید گیاں اس بات کا تقاضا کرتی ہیں کہ ہم صرف ان تجربات پر شخصر ندر ہیں جوہمیں آسانی سے حاصل ہوجائیں بلکہ ہمیں وقت اور فاصلوں کی بیواہ کیے بغیر ضروری تجربات حاصل کرنے چاہیے۔
- (3) اسکول ماضی کے تجربات کوحال میں مفید بنا کر پیش کرتا ہے اور ہمارے ماضی کا بہتہذیبی سرمانیت خریری شکل میں محفوظ ہے۔ البذا طالب علم کوزبان پر عبور حاصل ہونا چا ہے تا کہ وہ اس سرما ہے سے فائدہ اٹھا سکے۔
- ان بنیادوں پر فلسفة عملیت اسکول کوساج کی ایک ناگز برضرورت قرار دیتا ہے اور بیبھی ضروری مانتا ہے کہ اسکول کوساج سے قریبی تعلق رکھنا چاہیے تاکہ وہ اپنا کردار بہتر طریقے سے اداکر سکے۔
- (4) اسکول ادارے کی ایک سادہ شکل ہے۔ جب کہ ساخ ایک پیچیدہ نظام ہے۔ اسکول ساخ کا آئینہ ہوتا ہے۔ اسکول کو وہ''خورد ساخ''
  "Miniature of Society" کہتے ہیں۔ عملیت پینداسکول کوساجی برائیوں سے بچانے کے لیے اس اختیار کی آزادی دیتے ہیں تا کہ وہ
  پیندیدہ تج بات ہی طلباکودے۔
- (5) عملیت پیند چاہتے ہیں کہ اسکول طلبا کوساج سے متعلق متوازن تجربات دے۔اسکول کوسی بھی طرح اور بھی بھی کسی مخصوص گروہ کو دوسروں پر فوقیت نہیں دینی چاہتے۔اسکول بھی بھی تنگ نظر نہیں ہوسکتا اور نہ ہی وہ علاقہ واریت اور مخصوص یا محدود تہذیبی تجربات کوفروغ دےگا۔اسکول کوطلبا میں ذات یات اونچ نچ اور مادی لحاظ سے طبقاتی کشکش سے دور رکھنا چاہیے۔

فليفه عمليت اورمقاصرتعليم (Pragmatism & Aims of Education):

عملیت پیندتعلیم کے سی متعین پہلے سے طے شدہ اور قطعی و آخری اور عمومی مقاصد کو تسلیم نہیں کرتے۔ان کے نزدیک چونکہ انسانی زندگی کے مقاصد خود زماں ومکاں کے تحت تبدیل ہوتے رہتے ہیں اس لیے وہ تعلیم کے پہلے سے طے شدہ مقاصد کے قائل نہیں ہوتے۔روسو (Rousseau) کہتا ہے کہ ''چونکہ ہماری زندگی خود تجرباتی ہے'اس لیے ہم طالب علم کو کسی متعینہ مقصد کی طرف نہیں لے جاسکتے'' تعلیمی مقاصد ہرطالب علم کے لحاظ سے اور وقت و حالات کے تحت تبدیل ہوتے رہتے ہیں۔جان ڈیوی کا کہنا ہے کہ' تعلیم کا بجائے خود کوئی مقصد نہیں ہوتا ہے۔تعلیم کا تصور ایک مجردیا خیالی (abstract) تصور ہے۔ مقاصدا فراد کے ہوتے ہیں اورا فراد کے مقاصد لا زمی طور پرمختلف ہوتے ہیں متعینہ مقاصد جن کو ہم بیان کرتے ہیں وہ طلبا کوفا کدے سے زیادہ نقصان کا باعث بنتے ہیں تا کہ ہم انھیں صرف سفار ثی نوعیت کا سمجھیں۔

(1) ایک متحرک ذہن کی تربیت جو حالات کے مطابق ڈھل سکے:۔

عملیت پیند چاہتے ہیں کہ بچے کوایک متحرک رخ اور رہنمائی دی جائے تا کہ وہ اپنی فطری صلاحیتوں، رجحانات اور دلچ پیوں کے تحت اپنی ذات کا ارتقا کرے۔ وہ اس طرح بچے کواس قابل بنانا چاہتے ہیں کہ وہ زندگی کے تبدیل ہوتے حالات اور مسائل سے کامیابی سے نبرد آز ما ہوسکے اور ایک کامیاب زندگی گذار سکے۔

تعلیم کے ذریعے نئے اقدار کی تخلیق:۔

عملیت پیند''تعلیم برائے تعلیم'' کے قائل نہیں ہیں۔وہ چاہتے ہیں کہ تعلیم نئ نئ قدروں کے پیدا کرنے میں معاون ہو۔وہ تعلیم کی عملی افادیت پر زوردیتے ہوئے چاہتے ہیں کہ اس کے ذریعے طالب علم اپنی حیاتی اور ساجی ضرور تیں پوری کرے۔عملیت پیند طالب علم کا ہمہ جہتی ارتقا یعنی جسمانی، ذہنی، اخلاقی اور ساجی ترقی چاہتے ہیں۔وہ کہتے ہیں کہ تعلیم کوقدروں کے لیے حاصل نہ کیا جائے بلکہ اسے طالب علم کی خواہشات کو اس کے ماحول کے مطابق پورا کرنے میں مددگار ہونا چاہیے۔

(2) تجربات کی تعمیر نوکے لیے علیم:

تعلیم عملیت پیندوں کے زدیک صرف کتابی تعلیم نہیں ہے اس ہے آگے بڑھ کروہ اسے ترقی اور تعمیر مانتے ہیں۔ علم جامدیا پہلے سے طے شدہ نہیں ہوسکتا۔ علم وقت اور مقام کے لحاظ سے تبدیل ہوتار ہتا ہے۔ اس لیے وہ علم مسیحا ہے جو تجر بے اور تجربات سے حاصل ہو۔ ایک تجربه دوسرے کا اور دوسرا تیسرے کی بنیا دبنتا ہے۔ اس طرح طالب علم کے علم کے خزانے میں اضافہ ہوتار ہتا ہے اور طالب علم ان تجربات کی روشنی میں اپنے رویے میں تبدیلی لاتا ہے۔ اس طرح تجربات کی تعمیر نوجاری رہتی ہے۔

فلسفة عمليت اورنصاب: (Pragmatism and Curriculum)

عملیت پیندوں نے تعلیم تعلّم کے ممل میں طلبہ پر بالغول کے اثرات ڈالنے یا بالغول کی طرف سے انھیں'' کچھ دینے'' کے تصور کو تخق سے رد کیا اور تعلیم کے ممل میں بڑوں کی مرکزیت ختم کی۔

عملیت پیندوں نے تعلیم کے عمل میں طالب علم کومرکزی حیثیت دی۔اس روایتی نظام میں طالب علم کا نصاب اور درسیات کا تعین اس کی دلچیپیوں رجحانات اور ضرورتوں کو نظر انداز کر کے چند پڑھے لکھے بالغوں (Logical minded adults) کے ذریعے کیا جاتا ہے۔اس طرح طالب علم اس نصاب کا اسیر بن جاتا ہے۔اس طرح کی درسیات طالب علم کوایک چھوٹا انسان یا ایک نا پختہ بالغ تصور کرتی ہیں اور اسے اپنے بڑوں کے ذریعے جمع کردہ علم کوسکھنے پرمجبور کیا جاتا ہے۔

فلسفة عملیت کے سب سے بڑے مبلغ جان ڈیوی نے اس روایتی طرز کی درسیات کے خلاف علم بغاوت بلند کیا۔ انھوں نے کہا کہ تعلیم طالب علم میں موجود چھپی ہوئی صلاحیتوں کو شناخت اوران کی ترقی کا نام ہے۔ اس طرح اب تعلیم'' طالب علم مرکوز''ہوگی۔ بقول ڈیوی'' طالب علم ہی ابتدا' مرکزی کرداراور اختیام ہے''۔ جان ڈیوی کہتے ہیں کہ تعلیم ایک متحرک عمل ہے۔ ان کے نزدیک اکتسانی عمل میں تجربات کی غیر معمولی اہمیت ہے۔ وہ چاہتے ہیں کہ طلبہ اپنے تجربات کی بنیاد پر سے متح بات کی بنیاد پر سے جا کی بنیاد پر سے جا کی سے جا کیں۔ تجربان ان کے یہاں''انسان کا اپنے ماحول سے تعامل (interaction) ہے''۔ جب انسان

ا پینا ماحول کوکسی شئے سے تعامل کرتا ہے تو اسے اس عمل کے پھے نتائج حاصل ہوتے ہیں اور اس طرح اکتساب کاعمل جاری رہتا ہے۔ اس لیے وہ درسیات میں ایسا ماحول اور محرکات رکھتے ہیں جو طالب علم کوزیادہ سے زیادہ تجربات پر ابھارے جس طرح ایک مسافر نقشے کے ذریعے اپنے سفر کو آسان بناتا ہے یعنی سابقہ تجربات سے فائدہ اٹھا تراس نئی بلندیوں کو حاصل کرے۔ تجربات سے فائدہ اٹھا کراس نئی بلندیوں کو حاصل کرے۔ فلسفہ عملیت اور طریقہ تعلیم: (Pragmatic Methods of Teaching)

عملیت پیندوں کا طریقہ تعلیم طالب علم مرکوز ہوتا ہے۔وہ کتاب معلم اور مضمون کے مقابلے میں طالب علم کی سرگرمیوں کوزیادہ اہمیت دیتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اکتساب سرگرمی اور حرکت سے حاصل ہوتا ہے۔وہ معلم سے جاہتے ہیں کہوہ طلبا کی سرگرمیوں کواکتسا بی ممل میں ایک رخ دے۔

تعلیم کا مرکز طالب علم اور اکتساب کا مرکز سرگرمی ہے۔طالب علم خود سے معلومات/علم حاصل کر ہے بجائے اس کے کہ ہم اس پر معلومات/علم کی بارش کریں۔ ہمیں چا ہیے کہ ہم طلبا کو زندگی کے حقائق کو جانے اور معلوم کرنے کے لیے حوصلہ افزائی کریں۔ طریقہ تعلیم تجرباتی ہو۔ ڈیوی آگے کہتے ہیں کہ معلم وہ طریقہ تعلیم اختیار کرے جس کے ذریعے طلبا میں غور وفکر اور تنقیدی رجحان پروان چڑھے۔ ان کے اندر سوال کرنے وجو ہات جانے کی جرات پیدا کرنی جو مطب کے خور سے معلم کونٹس مضمون کے مطابق طریقہ اختیار کرنا ہوگا۔ پروجیک طریقہ (Project method) عملیت پیندوں کا پیندیدہ طریقہ تعلیم ہے۔ یہ تیجہ ہے ۔ ان کے اس کے مطابق طریقہ اختیار کرنا ہوگا۔ پروجیک طریقہ (Project method) عملیت پیندوں کا پیندیدہ طریقہ تعلیم ہے۔ یہ تیجہ ہے ۔ ان کہ اس بذریع میں ' وہ ہے۔

"اکتساب بذر بعد زندگی" (Learning by living) اس سے مرادیہ کہ وہ پر وجیکٹ ہے جوطالب علم اپنی عملی زندگی سے متعلق مسائل کے ط کے لیے رو بیمل لا تا ہے۔

فلسفة عمليت اورطالب علم: (Pragmatism & Student)

طالب علم ایک زندہ اور متحرک وجود ہے وہ فطر تا تعمیر پیند ہوتا ہے۔ طالب علم 'تعلیمی عمل میں صرف غیر متحرک سننے والے کا کر دار نہیں ہے۔ معلم کو چاہیے کہ وہ طلبا کی سرگر میوں کو سیکھنے کے عمل میں ممد وومعاون بنائے۔ طالب علم کا ایک ساجی وجود بھی ہے۔ اس طرح تعلیمی عمل تین ستونی (Polar Tri) ہوجا تا ہے۔ طالب علم معلم اور ساج ۔ اس لیے تعلیمی عمل کے دوران ہمیں طالب علم کو ساجی زندگی ، رسوم ورواج ، ضوابط ، اقد اراور رویوں کی تعلیم دینا چاہیے۔ ہر طالب علم ایک منفر و شخصیت کا مالک ہوتا ہے۔ اس لیے ان انفرادی اختلافات کا احترام کرنا چاہیے۔ ہر فردایک ''موثر عامل'' (Agency) ہے۔ لہذا فردکوا پنے اعمال کی ذمہ داری قبول کرنی چاہیے کونکہ اسے اختیار کی آزادی حاصل ہے۔

فلسفة عمليت اورمعلم: (Pragmatism & Teacher)

گوتعلیم کامرکز توجہ طالب علم ہے۔ اس کے باوجود معلم کی حیثیت کو کم نہیں کیا جاسکا عملیت پیند ، معلم کوا یک بہت ہی ذمہ دارانہ حیثیت دیتے ہیں۔
اس کی سب سے بڑی ذمہ داری طلبا کو زندگی کی پیچیدہ را ہوں پر کامیا بی سے گذر نے کی راہ نمائی کرنا ہے۔ معلم سے بیتو قع ہے کہ وہ اکتسا بی ماحول پیدا کرے گا،
ضروری وسائل مہیا کرے گا، ضروری تجربات اور سرگرمیوں کی نشاندہ کرتے ہوئے طلبا کو سیجھنے اور علم حاصل کرنے میں مددگار ثابت ہوگا۔ معلم طلبا کے لیے
ایک دوست، فلسفی اور راہ نما ہے۔ اس کو چا ہے کہ وہ طلبا کو جمہوری طرز حیات کا عادی بنائے۔ طلباء کی ذہنی، سابھ رتی کے لیے کوشاں رہے۔ جان ڈیوی نے
اسا تذہ کو درسیات اور نصاب کے طے کرنے میں آزادی دی ، اسکول کے انتظام میں بھی آزادی دی۔ اس اہتمام کے ساتھ کہ وہ (معلم) طلبا پرخواہشات کو
لادنے سے پر ہیز کرے گا۔

#### 3.4.4 فلسفة وجوديت (Existentialism)

اب تك آب مغربي فلسفه تعليم كتحت فلسفه تضوريت، فلسفهُ فطرت بيندي اورفلسفهُ عمليت كامطالعه كرچكے بين -اب اس ا كائي مين آپ فلسفهُ

وجودیت (Existentialism) کا مطالعہ کریں گے۔موجودہ دور میں فلسفہ وجودیت نے تعلیم پر قابل لحاظ اثرات ڈالے ہیں۔اس لیےاس کا مطالعہ ہمارے لیے ضروری ہوجا تا ہے۔ بیفلسفہ دراصل ایک فکری نظر ہیہ جوانسانی وجود پر زور دیتا ہے۔اس فلسفے کے مطابق انسان ایک آزاد روفر دی حثیت سے جوانسانی وجود پر زور دیتا ہے۔اس فلسفے کے مطابق انسان ایک آزاد انہ تعمیر کا اہل اور حق دار سمجھتا ہے یہ بات بھی واضح وہنی چاہیے کہ فلسفہ وجود بیت مکمل فلسفہ تعلیم کے تمام تقاضوں کو پورانہیں کرتا مگر اس کے باوجود ہم اس کے تعلیم پر اثرات کو نظر انداز نہیں کرسکتے اور فلسفہ تعلیم کے اساتذہ اور طلبا اس سے صرف نظر نہیں کرسکتے۔موجودہ دور میں اس فلسفہ کے تعلیم پر واقع ہونے والے ہمہ گیراثر ات کا مطالعہ کرنا ہماری ضرورت بن گیا ہے۔

فلسفوں کی تاریخ میں فلسفہ وجودیت قدر ہے جدید دوررکھتا ہے۔ فلسفہ وجودیت کی اہمیت کو بیسویں صدی میں تسلیم کیا گیا اوراسی صدی میں اس کو فروغ حاصل ہوا۔ اس فلسفے کی ترویج میں اہم نام سورین کریکگارڈ Soren Kierkegard کا آتا ہے۔ اس فلسفے کے کہا جاتا ہے۔ اس فلسفے کے فروغ حاصل ہوا۔ اس فلسفے کی ترویج میں ایڈ منڈ ہسر ل (Edmund Husserl) کے شاگر دوارش ہیڈ گر Martin Heidegger کا بہت بڑا کردارہے۔ اس کے علاوہ جین یال سارترے Jean Paul Sartre نے بھی فلسفہ وجودیت کوسنوار نے میں خاصا کام کیا ہے۔

تاریخی طور پر فلسفہ وجودیت کی جڑیں ہمیں دو عالمی جنگوں میں ملتی ہیں۔ان دونوں عالمی جنگوں نے انسانی جان اور مال کی جو تباہی مجائی وہ عدیم المثال ہے۔اس کے نتیج میں مصنفین نے الی کہانیاں، ناول اور ڈرا مے لکھے شروع کیے جس میں موت، مصائب، بے چینی، غصہ، تباہی، ہر بادی جیسے مضامین کے ساتھ ان جنگوں میں لاکھوں انسانوں کی جانی قربانیوں کو موضوع گفتگو بنایا گیا۔ان مخصوص حالات نے انسانوں کو اپنی حالت اور حقیقت پر ایک نئے سر سے خور دو فکر کرنے کی دعوت دی کیونکہ عموماً عام حالات میں جب کہ ہم خوش اور شاد کا مہوں ہم اپنی حقیقت کو کم ہی تلاش کرتے ہیں۔اس طرح کی تحریروں نے عالمی پیانے پر اپنے اثر ات ڈالے۔اس طرح اس وقت محتاف مما لک کے فلاسٹر بھی اس سے متاثر ہوئے اور انھوں نے سابقہ فلسفوں کے خلاف آواز بلندگ ۔

گویا سے ہم روایتی فلسفوں کے خلاف بغاوت قرار دے سکتے ہیں۔

چونکہ بیو جودیت کے حامی فلاسفرروایتی فلسفوں کے نظام اوررو بے سے نالاں ہیں اس لیے بیمعروف معانی میں وجودیت کوایک فلسفہ ہیں کہتے۔ اس لیے ہم اس فلسفہ کا مطالعہ روایتی نداز سے نہیں کر سکتے ۔اس کے لیے ہمیں اس طرز فکر کے اہم تصورات کو سمجھنا ہوگا۔

### فلسفهُ وجودیت کے اہم تصورات:

- (1) فلسفہ زندگی کی حقیقت: وجودیت کے حامی فلاسفر فلسفہ کو نے زاویے سے دیکھتے ہیں ۔ روایتی فلسفوں کی طرح ان کے زن دیک فلسفہ سرف کو جانے یا معلوم کرنے کا نام نہیں ہے ۔ بلکہ وہ چاہتے ہیں کہ چائی کو وجود میں لایا جائے ان کے زن دیک زندگی کوئی معمہ نہیں ہے جسے ہمیں صرف حل کرنا ہے بلکہ زندگی کی حقیقت کی روشنی میں خودا پنا فلسفہ حل کرنا ہے بلکہ زندگی کی حقیقت کی روشنی میں خودا پنا فلسفہ زندگی طے کرنا چاہیے۔ انسان کو اپنے مسائل کو حل کرنے کے لیے زندگی کے عملی مسائل سے نبر د آزما ہوکر اس حقیقت کی تلاش کرنی چاہیے جو ''موجود'' ہے۔
- (2) فلسفہ بحران: ۔ وجودیت کوفلسفہ بحران بھی کہا گیا (Philosophy of Crises) کیونکہ فلاسفریہ بات پیش کرتے ہیں کہ کوئی فر دیا گروہ جب بحرانی حالات سے دوجا رہوتا ہے تواسے اپنی حقیقت کی تلاش کی ضرورت محسوں ہوتی ہے اور یہی موقع فلسفہ زندگی کے طے کرنے میں مددگار ثابت ہوتا ہے۔
- (3) جوہراصلی یعنی روح پہلے یا وجود پہلے:۔ (Essence first or Existance first) فلسفہ وجودیت کا یہ بنیادی مسئلہ ہے۔ ان کے نزدیک
  ''وجود پہلے ہے اور جوہراصلی یعنی روح بعد میں' جبکہ سابقہ فلاسفراس کے برعکس جوہراصلی کواول مانتے ہیں اور اس کی تلاش کرتے ہیں۔ سارتر بے
  کے مطابق انسان پہلے وجود میں آتا ہے، پھر منظرنا مے پر ظاہر ہوتا ہے اور بعد میں وہ اپنے آپ کو جانتا ہے۔ اس فلسفے کے مطابق انسان کی تعریف

بڑی پیچیدہ ہے کیونکہ انسان صرف وہی نہیں ہے جووہ اپنے آپ کو سمجھتا ہے بلکہ انسان وہ بھی ہے جووہ اپنے آپ کو بنانا چاہتا ہے۔ انسان اس کے علاوہ کچھنیں ہے جووہ اپنے آپ کو بناتا ہے۔ یعنی حقیقاً وجود میں لاتا ہے۔

(4) وجود کی حقیقت: انسانی وجود کے بارے میں وہ کہتے ہیں کہ یہانش سے لے کرموت کے درمیان کا عرصہ ہے۔ یہ کہتے ہیں کہ پیدائش سے موت تک کے عرصے میں ہم ساجی زندگی کے اتفاقی حالات سے دوچار سے پہلے کچھ بھی نہیں تھا اورموت کے بعد بھی کچھ نہیں رہے گا۔ پیدائش سے موت تک کے عرصے میں ہم ساجی زندگی کے اتفاقی حالات سے دوچار ہو کر انسان آخر کا رموت سے ہم کنار ہو کر اس سے ہوتے رہتے ہیں۔ ان حالات میں بحرانی کیفیت، خوف و دہشت، غیر نقینی حالات سے دوچار ہو کر انسان آخر کا رموت سے ہم کنار ہو کر اس سے نجات پاتا ہے۔ اس ضمن میں بطور خلاصہ یہ بات کہی جاستی ہے کہ انسان کو کسی نہیں دن مرنا ہے۔ موت کی بیائل حقیقت مستقبل کے بارے میں انسان کے امکانات کی دنیا کو محدود کر دیتی ہے۔ مستقبل محدود ہونے کے ساتھ متعین بھی ہے۔ انسان اس بات کو جانتا ہے اور یہی اس کی دنیا میں حقیقت ہے۔ انسان ایک چھ بیان انگیز اضطراب میں مبتلا ہو جاتا ہے اس حقیقت ہے۔ انسان کو جہ نے انسان کو جہ نے انسان کو جہ نے ہیں۔ حقیقت سے دوچار ہوتا ہے۔ اس لیے یہ خلاسف انسان کن حالات میں جی رہا ہے اس کو بہت اہمیت دیتے ہیں۔

(5) اقدار:۔فلسفہ وجودیت کے قائلین کسی بھی طرح کی آفاقی قدروں کوئہیں مانتے۔ان کے نزدیک ہرفردیہ صلاحت رکھتا ہے کہ وہ اپنی اقدار خودوضع کرے۔ ہرفردا پنے طرز زندگی کا خودانتخاب کرے تا کہ وہ زندگی کوبھر پورانداز میں گذار سکے۔ان کے نزدیک حقیقت ظہور پذریے الت میں ہے۔

(6) انسان کی حقیقت: فلسفہ وجودیت کا کہنا ہے کہ انسان کا کوئی خالق (پیدا کرنے والا) نہیں ہے۔ انسان وجود پاتا ہے۔ منظرنا مے پر ظاہر ہوتا ہے اور بعد میں اپنا تعارف حاصل کرتا ہے۔ اس کا وجود پہلے ہوتا ہے اور بعد میں وہ اپنے جو ہراصلی (Essence) معلوم کرتا ہے۔ اس فلسفے کی نظر میں انسان آزاد اور ذمہ دارانہ وجود رکھتا ہے جوا پنے وجود کی تحییل کے لیے پرعزم ہوتا ہے۔ انسان کوئی بے یارو مددگار اور طفیلی وجود نہیں ہے جواسے کیا دیا گئی ہے بیتا شرکتا رہے۔ انسانی فطرت کے بارے میں ہم کوئی آفاقی نظریہ قائم نہیں کرسکتے کیونکہ انسان اس کے فہم سے معذور ہے۔ یہ فلسفہ خدا کے وجود کا انکار کرتا ہے۔ انسانی آزادی کا مطلب میہ ہے کہ وہ اپنے اعمال میں انتخاب کرنے کے لیے پوری طرح آزاد ہے اور اسے اپنے انتخاب کی آزادی کی ذمہ داری قبول کرنی ہوگی۔

(7) اضطراب انگیز بیجان (Anxiety): فلسفه وجودیت میں اس تصور کی بڑی اہمیت ہے۔ آیے اس کی اہمیت کو بیجھنے کی کوشش کریں ۔ اضطراب انگیز بیجان (Anxiety): فلسفه وجودیت میں اس تصور کی بڑی اہمیت ہے۔ بیا صطلاح ایک وسیع مفہوم کی حامل ہے۔ بیان (Anxiety) کا مطلب صرف غیر تینی حالات اور اس کے نتائج کے بارے میں فکر مند ہونا نہیں ہے۔ بیا صطلاح ایک وسیع مفہوم کی حامل ہے۔ اس کے مطابق انسان اپنی ذات کی تعمیل کے مراحل سے گزرتار ہتا ہے اس در میان اسے ان نا گہانی حالات کا ادر اک ہوتا ہے جو اس کے وجود کے لیے خطرہ ہوتے ہیں۔ اگر میری تشویش کئی مخصوص شئے یا واقعے سے متعلق نہ ہوتو میرے وجود کے لیے امکان موجود ہوتا ہے۔ ایسا وجود ہو ہو حراح کے اقد ار اور معیار اور میری ذات کے معانی سے خالی ہو۔ اس تصور میں کہا جاتا ہے کہ انسان اپنے نفس کو تنہا کر لیتا ہے اور تمام اشیا ، واقعات اور افراد سے اپنے تعلق سے دستم ردار ہوجاتا ہے۔ گوانسان ایک آزاد اندو جود رکھتا ہے گروہ دنیاوی بندشوں میں جگڑ اہوا ہوتا ہے جس پر اس کا کوئی قابونییں ہوتا ہے۔ ایسام حسوں ہوتا ہے کہ انسان کو ایک اجنہی اور دشمن سمندر میں کھینک دیا گیا ہے۔ اس طرح انسان کی اپنے وجود کے مالک مونے کی نفی ہوجاتی ہے۔ اس طرح انسان کی اپنے وجود کے مالک خوف کو دور کر نے کے لیے اجتماعی طور پر روا تیوں کے لئے بند ھے طریقے پھل کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اس سے تح کے کہ حاصل کر کے انسان اپنے ڈراور خوف کو دور کر نے کے لیے اجتماعی طور پر روا تیوں کے لئے بند ھے طریقے پھل کرنے گئا ہے۔

(8) موت اور فنا: ١٦ تصور كتحت فلسفه وجوديت كے خيالات اختصار كے ساتھ ذيل ميں ديے جارہے ہيں۔

🖈 موت سے گزر کرانسان فناسے ہمکنار ہوتا ہے۔

- انسان کو چاہیے کہ وہ اپنی موت کو بالکل ذاتی انداز میں لے مثلاً کسی عزیز/ دوست کی موت کا سنتے ہیں۔اس کے جنازے میں بھی شریک ہوتے ہیں مگر ہم اپنی موت کو یا ذہیں کرتے۔ہم اسی موت کے تصور سے بھاگتے ہیں جبکہ موت ایک اٹل حقیقت ہے۔
- انسان کواپنی موت کوایک ناگہانی حقیقت کے طور پر قبول کرنا چاہیے۔ ہمیں اپنے'' وجود' کے ثبوت کے لیے اس کے خاتمے یعنی موت کی ضرورت ہوتی ہے۔ ہم موت کے تصور سے بھاگ کراپنے وجود کو کمل طور پڑئیں منواسکتے۔ ہمیں موت کواپنے وجود کی ایک مرکز کی شئے تسلیم کرنا چاہیے۔
- ہمیں موت کوایک ناگز برِ عادیثہ بھیا ہوگا جو ہماری زندگی لینی وجود کی سرحد ہے جس طرح سکے کے دورخ ہوتے ہیں اسی طرح زندگی اور موت بھی دو نا قابل تفریق رخ ہیں۔
- وجودیت کے حاملین کہتے ہیں کہ ہمیں موت کو پوری اہمیت دینی چاہیے کیونکہ ہم زندگی کے جودن گذارتے ہیں وہ ہمیں موت کے مل سے قریب تر کرتے رہے ہیں۔ یعنی ہم مرنے کے لیے جی رہے ہوتے ہیں۔ ہمیں موت کے لیے ہروقت تیار دہنا ہوگا کیونکہ یہ بھی بھی آسکتی ہے۔ ان کا فنا ہونا ہمارے وجود پر چھائی ہوئی حقیقت ہے۔ یہ ہمیں حیران بھی کرتی ہے اور دکھ بھی دیتی ہے انسان چاہے جتنے عیش وآرام میں زندگی گذار سے مگر تا خودہ فنا ہونے والا ہے۔

### فلسفه وجوديت اورتعليم:

وجودیت نے تعلیم میں کوئی خاص دلچیسی ظاہر نہیں کی۔ دیگر تعلیمی فلسفوں کی طرح وجودیت کے تعلیمی فلسفے کی تشریح نہیں کی گئی۔اس کے باوجودہم وجودیت کے فلسفے کی تعلیم برواقع ہونے والے اثرات سے صرف نظر نہیں کر سکتے۔ ذیل میں ایسے ہی چند پہلوؤں برگفتگو ہوگی۔

- یہ بات واضح وتنی چاہیے کہ وجودیت کے حامل فلاسفرنے ان کے علیمی فلیفے کی کوئی توضیح نہیں کی ہے۔ ہمیں تعلیمی فلیفے کے جوابات ان کے فلیفے سے اخذ کرنے ہوں گے۔
- تعلیم کامفہوم: فلسفہ وجودیت میں تعلیم کامفہوم متعین کرنے میں ہمیں کافی مشکل ہوتی ہے کیونکہ اس فلسفے کے مقلدین نے اس نکتہ پر راست کوئی ہا تعلیم کامفہوم: فلسفہ وجودیت میں تعلیم کامفہوم متعین کرنے میں ہمیں کافی مشکل ہوتی ہے کیونکہ اس فلسفہ کا جائزہ لے کرہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ ان کے بات نہیں کی ۔ اس فلسفہ کا جائزہ لے کرہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ ان کے نزدیک تعلیم کامفہوم' فرد کا اپنے اندر پوشیدہ صلاحیتوں کا ادراک کرنا ہے' تعلیم کوفر دمیں مربوط واقعیت' اتفاقی حوادثات' نا گہانی حالات اوران واقعات کو سمجھنے میں مدددے جو ہمارے حال پر اثر انداز ہوتے ہیں۔

تعلیم انسان کے اندراس کے وجود کو لاحق خوف، دہشت، فکر اور تشویش کا مقابلہ کرنے کے لیے تیار کرے تا کہ وہ موت کا خوشی خوشی استقبال کرسکے۔ یہ فلاسفر کہتے ہیں کہ انسانی زندگی ایک بڑے خطرے سے دوجپار ہوتی ہے اور وہ خطرہ ہے زندگی کی طرف دعوت دینایا تباہی کے لیے لبھانا۔

تعلیم برائے خوشی ومسرت (Pleasure) کوہ خطرناک تصور کرتے ہیں۔ہم بغیر دکھاور درد (Pain) کے خوشی حاصل نہیں کر سکتے۔ان کا کہنا ہے تعلیم کے ذریعے ایک بالغ فردا پنی وجود کی (زندگی) کے آز مائشوں د کھ،مصائب اور آز مائشوں سے نبر دا آز ماہونا سیکھے۔ مقاصد تعلیم:۔

فلسفہ وجودیت چونکہ انفرادیت پرغیر معمولی زور دیتا ہے اس لیے ان کے نزدیک تعلیم کا پہلا زینہ خود شناسی ہے تعلیم کا اہم کر دار زندگی (وجود) کے ساتھا حسن انداز میں غور وفکر کرنا ہے۔ طلبا کو زندگی کے تمام پہلوؤں کو جاننا ضروری ہے۔ حال کے تجربات ماضی کی روشنی میں انجام دیے جاتے ہیں اور مستقبل کا اندازہ حال سے لگایا جاتا ہے۔ اس لیے طالب علم کو زندگی کے معانی جاننے کی خود کوشش کرنا چا ہیے جو اس میں ناکام ہوجائے یا مستقبل کے امکانات کے انتخاب میں ناکام ہوجائے تو وہ مالیوں اور اضطراب کا شکار ہوکرا پنے وجودگی افا دیت کھودیتا ہے۔

وجودیت فردمیں جرائت (Courage) پیدا کرتی ہے۔ یہ جرائت انتخاب کی آزادی (Freedom of Choice) کے استعمال کے لیے ضروری ہے۔ فردکونخالفتوں کاحتی الامکان ڈٹ کرمقابلہ کرنے کے قابل بنانا ہے۔

فلسفه وجودیت انسان کے اندراپی آزادانه حیثیت کاشعور پیدا کرناچا ہتی ہے۔ آزادی' ذمہداری کے ساتھ' وجودیت کا اہم اصول ہے۔ اس لیےوہ فردمیں ذمہداری کاشعور بیدارکرتے ہیں۔

### طريقه تعليم:

- پ وجودیت طریقه تعلیم کے بطور سوال جواب کے طریقه کو ذرااصلاح کے ساتھ اپناتے ہیں۔ وہ سوال کے جواب جواب کی اصلاح اور مزید سوالات اور جوابات کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں تا کہ سی متفقہ نتیجہ تک رسائی ہوسکے۔
  - ج وجودیت کے حامی سقراط کے استقرائی طریقے (Inductive Method) کی بھی وکالت کرتے ہیں۔
- ج وجودیت کے حاملین طلبا کی انفرادیت پر بہت زیادہ زور دیتے ہیں۔اس لیے انفرادی توجہان کے لیے ایک ضروری امر ہے۔وہ اسکول میں تعلیم کے بجائے اسی انفرادیت کے بیش نظر گھریر تعلیم کو پیند کرتے ہیں۔ان کے زدیک طلباسے ذاتی تعلق اہم تر ہے بنسبت نظام الاوقات کے۔
  - 🤝 وجودیت کے حاملین چاہتے ہیں کہ معلم کوطلبا پراپنے خیالات،عقا ئداورا قد ارکوٹھو نسنے سے پر ہیز کرنا چاہیے۔
    - 🖈 ان کے نزدیک طلبامیں تخلیقیت (Creativity) پیدا کرنے والے طریقے استعال کرنا جا ہیں۔

### نصاب تعليم:

درج بالا مقاصد کے حصول کے لیے وجودیت پرست ایک آزادنصاب کی سفارش کرتے ہیں۔اس سے مرادان کا اذہان کوشک وتر دداور جہالت سے آزادی دلا نا ہے۔ وہ طالب علم نے لیے مخصوص نصاب تجویز نہیں کرتے بلکہ وہ چاہتے ہیں کہ طالب علم خودا پی ضرورت اوراہلیت کے مطابق نصاب کے انتخاب میں آزاد ہو۔ان کے نزدیک طالب علم کا اپنی زندگی میں درپیش سیاسی، ساجی، معاشی وعمرانی (وجود) مسائل سے واقف ہونا ضروری ہے۔ ہار پر (Harper)، پڑھنے، لکھنے، ریاضی کے اعمال اور تاریخ کے مطالعے کو ضروری قرار دیتا ہے۔

وہنطق کے مطالعہ کوحقیقت کی تلاش کے لیے ضروری سمجھتے ہیں۔

سارکرےاور ہیڈگر (Sarcre & Hedgar) کے نزدیک ساجی علوم کوسائنسی علوم پرفوقیت حاصل ہے۔

ان کے نزدیک کا ئناتی علم سے زیادہ اہم انسان کی خود شناسی ہے۔اس لیےوہ نصاب میں خود شناسی کے لیےا ہتمام کرتے ہیں۔

#### فلسفه وجوديت اورمعلم:

- 🖈 معلم کو چاہیے کہ وہ ہرلمحہ اپنے وجود کومنوائے۔اسے اپنی اقد ار کو طے کر کے ان سے چیٹے رہنا چاہیے۔اسے اپنی ذات، خیالات،عقا کداورا قد ار کو طلباء پرٹھونسنانہیں چاہیے۔
  - 🖈 معلم کوچاہیے کہ وہ طلبا کوان کے وجود کے فہم کے لیے نقیدی نقطہ نظرا ختیار کرنے اور تجزیاتی مطالعہ کرنے پرا بھارے۔
    - 🖈 معلم ایخ طلبا کی آزادی اورانفرادیت کا بھر پورا حتر ام کرے۔
    - 🖈 معلم کواپنے طلبا کے جذباتی علاقوں تک رسائی حاصل کرنی چاہیے۔
    - 🖈 معلم اپنے طلبا کے حالات ، ضرورت اور دلچیپیوں سے واقف رہے۔

## (Points to Remember) يادر کھنے کے نکات 3.5

سائھیہ فلنے میں خاص طور پرتخلیق کے سوال پرغور کیا گیا ہے۔ سائھیہ فلنے میں نظریاتی بحث ہے جب کہ یوگا فلنے میں مملی پہلوا جاگر کیے گئے ہیں۔ سانکھیہ فلنے میں دوحتی حقیقتیں ہیں۔ پراکرتی اور پروشا۔ علت اور معلول میں صرف ہیت کا فرق ہوتا ہے۔ اثر وجہہ میں بالقوی موجود ہوتا ہے۔ تخلیق کے لیے مادّی وجہہ کا ہونا ضروری ہے۔ پراکرتی ان کے نزدیک اوّلین وجہہ ہے۔ پراکرتی ایک ہے ہمیشہ سے ہے ہمیشہ رہے گی۔ اس کے حقے نہیں کیے جا سکتے۔ پراکرتی تمام وجوہات کی وجہہ ہے۔ جوکا ئنات کوایک مشترک دھا گے میں باند ھے رکھتی ہے۔ تمام اشیاار تقاید بر ہوتی ہیں۔ پراکرتی کے تین گُن ہوتے ہیں، ستاوا ہمس اور رجس۔ پروشا خالص شعور کا نام ہے اور تمام علم کی بنیا د ہے۔ جہالت تمام مسائل کی جڑ بنیا د ہے۔ سانکھیے علم کے تین ذرائع بتا تا ہے ادراک، استناط اور شہادت۔

- لوگا فلسفدانسان کی نجات پانے کیلیے عملی طریقوں سے واقف کراتا ہے۔
  - انسانی آزادی اورنجات کیلئ<sup>علم</sup> کی ضرورت کا قائل ہے۔
    - بوگافلسفه، سانکھیہ فلسفے کی مملی شکل ہے۔
- پوگانجات کے حصول کیلئے ذہنی اور جسمانی خواہشات کو کنٹرول کرنے کی تلقین کرتا ہے۔
- حقیقی علم کے حاصل ہونے سے ہمسة سے بے نیاز ہوسکتے ہیں اورخوثی اورغم کی غلامی/ اثرات سے آزاد ہوجاتے ہیں۔
  - ادراک،اشنباط اور مذہبی کتابوں ہے علم حاصل کیا جاسکتا ہے۔
  - حواس کے ذریعے تصدیق شدہ مشاہدات ہی علم کا ذریعہ ہیں۔
  - ایوگا کا مقصد طاقت کا حصول نہیں ہے۔ بلکہ نجات کی حقیقت کو یا ناہے۔
    - بوگا کی آٹھا قسام ہیں۔
  - بوگامیں یا پنج آسن ہیں۔ آسن کے ذریعے جسمانی مضبوطی اور ذہنی صحت حاصل ہوتی ہے۔
    - پیگامعلم اورطالب علم دونوں سے ذہنی جسمانی اور عقلی نظم وضبط کا مطالبہ کرتا ہے۔
      - ناپەفلىفەنے حقیقت کی تلاش میں منطق کوبہت اہمیت دی۔
    - نیابی فلسفدانسانی زندگی میں عدم توازن کے لیےانا (Ego) کوذمیّه دارقرار دیتا ہے۔
      - اس فلنفے کے مطابق ذکھوں سے نجات کے لیے حقیقی علم حاصل کرنا ضروری ہے۔
        - نیابیا میلم کے جار ذرائع تسلیم کرتا ہے ادراک ، استنباط ، تقابل اور شہادت ۔
    - نیا پی فلنے میں علم کی نوعیت علم کے ذرائع کے مقابلے میں ثانوی حیثیت رکھتی ہے۔
  - - نیا پی فلنے میں علم کے ذرائع بڑی اہمیت رکھتے ہیں۔
    - استدلال كيذريع حاصل سچائى كاعلم آفاقى ہوتا ہے۔
    - نیا پی فلسفہ طلبا میں تقیدی فکر اور تعمیری سوچ پروان چڑھا تا ہے۔
  - نیایی فلسفه طلبا کوخود شناسی کے حصول میں متعلق مطالع غور وفکر اور توت فیصلہ سے مدد لینے کی تلقین کرتا ہے۔

اس اکائی میں ہم نے فطریت کو جاننے کی کوشش کی۔اس بات سے ہم انکارنہیں کرسکتے کہ طلبا کی طفل مرکوز تعلیم پرزور دیا جائے اور آزا دانہ ماحول فراہم کیا جائے۔ہم نصابی سرگرمیوں کو بھی غیر معمولی اہمیت ساتھ Heuristic طریقۂ تدریس کواہمیت دی گئی ہے۔لڑ کے اورلڑ کیوں کوا کیسساتھ اورا کیے جیسی تعلیم کی وکالت کی۔

(1) فلسفة عمليت تعليم علمل مين عملى افاديت/استعال كوبهت اجميت ديتا ہے۔ان كے نزد يك سچائی 'خيالات اوراقد اركوان كے عملى نتائج كى بنياد پر پركھنا چاہيے۔

(2) عملیت پیندتعلیم کوایک ساجی ضرورت مانته بین اور جمهوری طرز کورانج کرنے کی صلاح دیتے ہیں۔

(3) کام کر کے سکھنے پرزوردینااس فلنفے کی ایک اہم خصوصیت ہےان کا نصاب عملی سرگرمیوں پر شخصر ہوتا ہے۔

(4) مکمل طالب علم کی نشو ونمااس فلسفه کامطمع نظر ہے۔ وہ جا ہتے ہیں کہ طالب علم کی د ماغی ، جذباتی اور جسمانی تمام صلاحیتوں کاارتقابو۔

(5) منصوبائی طریقه (Project Method): اس فلنفے کے حامی طریقة تدریس میں پروجیکٹ میتھا کو استعال کرتے ہیں۔

(6) فلسفهٔ عملیت بچول کومفت اور ہمہ گیرتعلیم کی فراہمی کی بات کرتے ہیں۔

(7) معلم بحثیت مددگار، صلاح کاراورراه نما ـ

🖈 فلسفه وجودیت عمومی مذہب عمومی ساج عمومی تعلیم اور عمومی ابلاغ وترسیل کے خلاف ہے۔

🖈 پفردکی انفرادیت پر بہت زوردیتے ہیں۔

🖈 حقیقت کاصرف علم کافی نہیں ہے بلکہ ہمیں اسے وجود میں لانا چاہیے۔

اس فلسفه کوفلسفه بحران بھی کہتے ہیں۔

🖈 ان كنزد يك وجود جو براصلي (روح) سے يہلے آتا ہے۔

🖈 بلوگ آ فاقی قدروں کی بجائے انفرادی قدروں کے قائل ہیں۔

🖈 ان کے نز دیک حقیقت اے بھی ظہوریذ برہے۔

🖈 ان کےمطابق انسان کی حقیقت صرف آئی ہی ہے کہ وہ پیدا ہونے سے پہلے کچھ ہیں تھا اور نہ مرنے کے بعد کچھ رہے گا۔

🖈 فلسفه وجودیت خدا کاانکارکرتے ہیں۔

🖈 انسان کوآ زادی اس کی ذمه داری کے ساتھ حاصل ہے۔

🖈 انسان اپنی زندگی (وجود ) میں نا گہانی آفات کا شکار ہوتار ہتا ہے۔

🖈 ان كيز ديكانسان كوموت كالمنسى خوشي استقبال كرناجا ہيے۔

### (Glossary) فرہنگ

Concentration וניצונ

ادراک/شعور/ دریافت Perception

استنباط/استدلال/نتیجه

Misapprehension غلطة

Self نفس

Senses Senses

Intellect Entellect

Activity سرگری

and Imbalance

Consequence  $\ddot{z}$ 

Suffering 53

Rebirth جنم

نجات Liberation

السفه عملیت Pragmatism

Metaphysics مابعدالطبيعيات

Epistemology نظرية علم

علم الاقدار Axiology

تين ستونى Tripolar

فلسفهٔ وجودیت Existentialism

Essence Co.

Existance 95.9

Anxiety اضطراب، بیجان

راًت Courage

Ultimate realities ستمي عقيقتي

Space Us.

Time Columnia

Shape all

Self زات

بنیادی و جهه Fundamental Course

Nature of Self معنیقت

Inference Imérence

شهادت testimony

# 3.7 اکائی کے اختتام کی سرگرمیاں (Unit End Activities)

(الف) ذیل کے سوالات کے مختصر جواہات تحریر کیجیے۔ (دوسوالفاظ)

1) ستاوا،رجس اورتمس كامفهوم بيان تيجيه ـ

2) سانكھيە فلنفے ميں انسانی وُ کھوں اورغموں کی کياوجو ہات ہيں؟

3) سانکھیہ میں علم کے کون سے ذرائع تسلیم کیے جاتے ہیں؟

4) اشیااور پراکرتی میں فرق بیان کیجیے۔

5) نیار فلفه نجات کیلئے کونی چار تعلیمات دیتاہے؟

6) نیابی فلسفه کم کے کون سے ذرائع تسلیم کرتا ہے؟

7) استنباط کے تین مراحل بیان کرو۔

8) پر مااوراپر ما کی وضاحت کرو۔

9) استدلال کے قبول ہونے کی کیا شرائط ہیں؟

(10 فلسفة عملية كنظرية علم يرمخضرنوك كصيه -

(11 فليفة مملية كےمقاصد تعليم يرروشيٰ ڈاليے۔

(12) فلىفةعملىت كىلم الاقدار يردوشني ڈاليے۔

(13 فليف عمليت اورتعليم يرنوك كهيه \_

(14 فلسفة عمليت كے مقاصد تعليم بيان سيجي۔

(15) فلسفه وجودیت کی تاریخ پرنوٹ کھیے۔

(16 فلسفه وجودیت کے نزدیک انسان کی حقیقت بیان کیجیے۔

(17 فلسفہ وجودیت میں زندگی سے کیا مراد ہے؟

(18) فلسفه وجودیت میں موت اور فنا کے تصور کوواضح سیجیے۔

(19) فلسفه وجودیت کا کوئی مستقل فلسفه تعلیم نہیں ہے۔ واضح سیجیے۔

20) یوگامیں علم کے ذرائع کون سے ہیں؟

21) يوگا كانفساتى پېلوبيان شيجئے۔

22) يوگا فليفے ميں سنة ميں تبديلوں كى وجو ہات اوراُن كاحل تحرير ليجيے۔

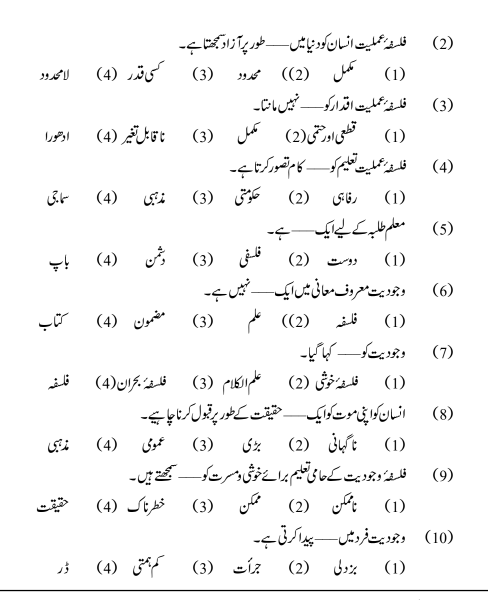
23) یوگامیں ستے سے بنیاز ہونے کی کیاشرط بنائی گئے ہے؟

24) لوگامیں ستہ کے پانچ مراحل کون سے ہیں؟

(ب) ذیل کے سوالوں کا تفصیلی جواب کھیے۔ (جارسوالفاظ)

1) سانكھيە فلىفەكے نظرىيىلم پرروشنى ڈاليے۔

| پروشا کی خصوصیات بیان سیجیے۔                                         | (2      |
|----------------------------------------------------------------------|---------|
| پرینام وادااوروی وارتاوادا کے درمیان فرق واضح سیجیے۔                 | (3      |
| یوگا فلیفے کے اصول (سدھ )تحریر سیجیے۔                                | (4      |
| سة پر قابو پانے کیلئے یوگا کون سے سادھن تجویز کرتا ہے۔               | (5      |
| يوگا فلسفها ورتعليم پراظهار خيال سيجيه _                             | (6      |
| نیا پہ فلنفے میں حقیقی علم کے شمن میں کن زکات کواہمیت حاصل ہے؟       | (7      |
| نيا بي فلسفه اورتعليم برمفصل اظهرار خيال سيجيي؟                      | (8      |
| نیا پہ فلنفے کے مطابق ہمیں ذکھوں سے نجات کیسے حاصل ہو سکتی ہے؟       | (9      |
| نیا په میں ادراک کی حقیقت بیان کرو۔                                  | (10     |
| نیا پیمیں استنباط کے مراحل بیان کرو۔                                 | (11     |
| فلسفه عملیت دنیا کوئس نظر سے دیکھتا ہے؟                              | 12)     |
| فلسفه عملیت میں نصاب اور طریقهٔ تدریس پرروشنی ڈالیے۔                 | 13)     |
| فلسفه عمليت كعلم الاقداركوبيان كيجيمه                                | 14)     |
| فلسفه عملیت کے منفی پہلوکون سے ہیں۔                                  | 15)     |
| فلسفه وجوديت كتعليم پراثر ات ككھيں۔                                  | 16)     |
| فلسفه وجوديت كوفلسفه بحران كيول كهتے ہيں -                           | 17)     |
| معروضی سوالات: _                                                     | (5)     |
| تصوریت میںدنیا کوزیادہ اہمیت دی گئی۔                                 | 1)      |
| تصوریت کے دائمی اقد ار                                               | 2)      |
| تصوریت میںاوراور                                                     | 3)      |
| تصوریت کابانی                                                        | 4)      |
|                                                                      | جوابات: |
| روحانی/ ذہنی                                                         | 1       |
| سچائی،احچهائیاورخوبصور تی                                            | 2       |
| روح اورد ماغ                                                         | 3       |
| بلِياڻو                                                              | 4       |
| (1) فلسفهٔ عملیت کاساراز وراشیا کو — کے نتائج کے ذریعے بھیخنے کا ہے۔ |         |
| (1) خدا (2) مشاہدہ (3) تجربے (4) خصوصیات                             |         |
|                                                                      |         |



# (BooksSuggested) سفارش کرده کتابیں 3.8

- I Donald Butler, Four philosophis & their practice in educational religion. 3rd edition. Harper
   & Roow publishers N.York
- 2. Ghanta Ramesh, Dash BN, Foundation of education Neelkamal Publications 2006 New Delhi
- 3. Seetharamu, AS philosophies of education. 2014, APH publishing corp. N.Delhi-110002
- 4. Santhosh Valikkat, Philosphosy of education. 2012, APH Publishing Corporation New Delhi-U.S. Vashishtha, Hemant khandai and Anshu
- 5. Mathur, : Educational Philosophy, 2013, APH Publishing Corporation, New Delhi.
- 6. Deepsh Chandra Prasad Dr.: Philosophical Foundation of Education, 2008, KSK Publisher and Distributor, New Delhi.
- Santosh Vallkkat Dr.: Philosophy of Education, 2014 APH Publishing Corporation, New Delhi.

- 8. J. Donald Bultler, Four Philosophier & theie practice in education & religion. 3rd edition Itarper & Row Publishers N.York
- 9. Ghanta Ramesh Dash B.N. Foundation of education (2006). Neel Kamal Publications. N.Delhi
- Santosh Valikkat, Philosophy of education (2012), APH Publishing Corporation N.Delhi 10.
- Seether Ramu A.S. Philosophy of education (2014) APH Publishing Corporation N.Delhi 11.
  - يروفيسرمحه طاہرالقادري(2000):حقيقت تصوف جلداول منهاج القرآن پېلي كيشنر لا مور (12
    - امام ابوالقاسم القشيري الرسالة النفسيره (13
    - شيخ الاسلام ذكريا انصاري شرح الرسالة القشيريي (14
      - (15
    - ا مام جلال الَّدين سيوطيٌ جلالين حضرت مخدوم على جوري العروف داتا تَنْج بخشٌ: كشف الحجوب (16
      - خواجيه سيّداشرف جهال گيرسمناني 1208ء : اخلاق وتصوف (17
        - خواجه بنده نواز كيسودراز معراج العاشقين (18
  - ساجد جمال،عبدالرحيم: الجرت ہندوستانی ساج میں تعلیم (2012)، شیرا پبلیکیشن ،نی دہلی (19

# اکائی 4 \_ اقدار کی تعلیم (Value Education)

|                                |                               | ساخت |
|--------------------------------|-------------------------------|------|
| Introduction                   | تمهير                         | 4.1  |
| Objectives                     | مقاصد                         | 4.2  |
| Concept of Value               | اقداركاتصور                   | 4.3  |
| Need for Value Education       | تعليم اقدار كى ضرورت          | 4.4  |
| Classification of Values       | اقدار کی درجه بندی            | 4.5  |
| Value Crisis                   | اقداری بحران                  | 4.6  |
| Approaches to Inculcate Values | فراهمی اقدار کی طرزِرسائیاں   | 4.7  |
| Values and Harmonious Life     | اقداراورخوشحال زندگی          | 4.8  |
| Points to Remember             | یا در کھنے کے نکات            | 4.9  |
| Glossary                       | فرہنگ                         | 4.10 |
| Unit End Activities            | ا کائی کے اختتام کی سر گرمیاں | 4.11 |
| Suggested Readings             | سفارش کرده کتابیں             | 4.12 |

# Introduction : تمہید 4.1

تعلیم ایک زیور ہے خوشحالی میں اور مصیبت میں ایک پناہ گاہ تعلیم کی قدر کے ذریعہ ہم سب ایک زندہ مثال کے طور پر اپنے بچوں کو تعلیم دینے کے لیے کام کریں اور مستقبل میں ہماری ثقافت کی حقیقی روایت کو بااختیار بنا ئیں۔اس اکائی میں آپ اقدار اور ان کی درجہ بندی ،اقدار میں بحران اور کیسے ہم اپنے کھوئے ہوئے روایتی اقدار کو پھر سے واپس لا سکتے ہیں اس پر روشنی ڈالیس گے۔ساتھ ہی ساتھ ہم نئ حکمت عملی اور اقدار پیدا کرنے کی تکنیک سے آپ کو آگاہ کرائیں گے۔ساتھ ہی ساتھ ہم نئ حکمت عملی اور اقدار پیدا کرنے کی تکنیک سے آپ کو آگاہ کرائیں گے۔سب سے پہلے ہرانسان اپنی زندگی میں بچھ مقاصد کا تعین کرلیتا ہے اور ہرانسان کی زندگی کا مقصد الگ الگ ہوتا ہے۔ پچھ کو دولت چاہیے بچھ کو بیار ومجبت چاہیے اور سی کو دوسروں کی خدمت کا موقع ۔ اور اگر دیکھا جائے تو انسان اپنا مقصد پورا کرنے میں اپنی ساری زندگی صرف کر دیتا ہے صرف وہ مقصد جوا کثر اپنی خواہش پوری کرے نہ کہ دوسرے انسان کے لیے فائدہ

مند ہو۔اس پرزیادہ زور نہ دیا جائے۔ایسے اقد ارکوفروغ کیا جائے جوانسانیت قائم رکھنے کے لیے کام آئیں اور اقد ارک تعلیم ہی اس مقصد کو پورا کرنے کی خواہش پیدا کرسکتی ہے۔آپ جانتے ہیں اقد ارک تعلیم حاصل کرنے والا انسان دوسرے انسان سے بہتر ہوگا۔وہ جانے گا کہ انسانیت کے لیے کیا اچھا ہے اور کیا براہے اور اس کے اندرانسانیت برقر ارر کھنے کی سوچ پیدا ہوگی۔

#### 4.2 مقاصد: (Objectives)

اس ا کائی کےمطالع کے بعد آپ اس قابل ہوجا ئیں گے کہ

- ۔ اقدار کے تصور کے بارے میں اظہارِ خیال کرتے ہوئے واسدا کو ٹمبکم (Vasudaiv kutumbakam) کے تصور کو بیان کرسکیں۔
  - معاشرے میں مثبت مطابقت (Positive Adjustment) کے لیے اپنے آپ کو تیار کر سکیس۔
    - ن فنصیت سازی کے مظاہر indicators پرروشنی ڈال سکیں۔
    - 🖈 انسانی زندگی کے اہم مقصد کو بیان کرتے ہوئے اقدار پر روز مرہ زندگی میں عمل پیرا ہوسکے۔
    - 🖈 جسم، ذہن اور روح کی ہم آ ہنگ تر تی کے لیے سرگرمیوں کا انتخاب اور منصوبہ بندی کر سکے۔
      - پروان چڑھانے کی نئی حکمت عملیوں اور تکنیکوں پرا ظہارِ خیال کرسکیں۔

### (Concept of Values): اقدار کا تصور 4.3

لفظ قدر (value) کی ابتدا Latin زبان کے لفظ Valerei سے ہوئی ہے جس کا مطلب ہے اہمیت (Latin)۔ عام طور پر ساج جن معیارات (Standards) کو اہمیت دیتا ہے اور جن کے ذریعے انسان کے کردار (Character) پر قابو (control) پایا جاتا ہے وہ اس ساج کے اقدار کہلاتے ہیں۔ لیکن فلسفہ ماہرین بشریات (Anthropologists)، ماہرین نفسیات (sociologists) اور کہلاتے ہیں۔ لیکن فلسفہ ماہرین بشریات (Anthropologists)، ماہرین نفسیات (دیگر ماہرین نے اقدار کو الگ الگ طرح سے بیان کیا ہے۔ بھی جھی ہمیں لگتا ہے کہ اقدار کے بارے میں بات کیوں کریں؟ لیکن انسان کو اقدار کا مفہوم سمجھنا اور اسکوا بنی زندگی سے جوڑ نا بے حدضر دری ہے۔

Value Education is Education in values and Education towards Inculcation of values

The True purpose of Education is to make minds, not careers.

William Deresiewicz کا کہنا ہے کہ تعلیم کا اصل مقصد ذہن بنانا ہے نہ کے کیرئیرز (careers)۔اقدار کے تصور پر روشیٰ ڈالنے کے بعد ہم اقدار کی ضرورت اور درجہ بندی پر معلومات حاصل کریئے۔

# (Need for value education): تعلیمی اقدار کی ضرورت

دور حاضر میں اقد ارکی تعلیم بہت ضروری ہے۔جسکی درج ذیل ضروریات ہیں۔

- (1) انسان اقدار کے بغیر کامنہیں کرسکتا۔
- (2) آج پورې د نياييس اقد ارکي کمي محسوس کی جار ہی ہے۔
- (3) ہم اقدار کاعلم رکھتے ہوئے بھی تاثر اتی طور پراقدار کی تعلیم سے وابستنہیں ہیں۔
- (4) سیائی،عدم تشدد، ہمدردی، تعاون، ایک دوسرے کی مدداور خدمت خلق سے واقفیت کے باوجود فوری زندگی میں ان اقدار کا فقدان نمایاں ہے۔
- (5) لوگوں میں خود غرضی کی وجہ انسانی ہمدر دی ،خوش اخلاقی ، بھائی چارگی، حسن سلوک کے جذبات موہوم ہو چکے ہیں ۔ساج میں غنڈہ گردی اور لاقانونیت کا دورنمایاں نظر آرہا ہے۔ جس کا ہر دفتر میں مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔
- (6) انسان کے اندرانسانیت کے جذبات مفقود ہونے کی وجہ سے انسان صرف ایک مثین بن کررہ گیا ہے۔ جس میں Emotion لفظ کا نام نہیں ہے۔ لوگوں کے پاس ایک دوسرے کی تکلیف کو مجھنے کا حساس نہیں رہ گیا ہے۔
  - (7) قوم تغلیمی یالیسی 1986 اور چو ہان کمیٹی 1999 نے بھی اقدار کی تعلیم کی سفارش کی ہے اوراس کوضر وری اورا ہم قرار دیا ہے۔
    - (8) تعلیم کے ذریعہ اقداری ادراک (Value Perception)سے کہیں زیادہ اس پڑمل آ واری پرزوردینا ضروری ہے۔
- (9) انسانی اقدار حب الوطنی قومی بیج ہتی شخصی فرائض باہمی امداد کا جذبہ رحم دلی رواداری راست بازی ہمدر دی اور ہندوستانی ثقافت سے محبت اقداری تعلیم میں ضروری ہیں ۔

طلبا کے اندرکون سے اقد ارکو پیدا کیا جائے اس پر مختلف لوگوں نے الگ الگ رائے ظاہر کی ہے۔ NCERT نے اس سلسلہ میں 88 اقد ارکا ذکر کیا ہے۔ اس کے علاوہ کچھ ماہر ین تعلیم نے صرف پانچ اقد ارکا ہی ذکر کیا ہے اور سے کہا ہے کہ ان کو طلبا میں پیدا کرنا ہی کافی ہے۔ لیکن ایسا معلوم ہوتا ہے کہ یہ دونوں آرا ٹھیک نہیں ہیں اور عام خیال میں ہے کہ طلبا کے اندر مندرجہ ذیل 20 اقد ارکو پیدا کرنا چاہیے۔ (1) تعاون کا جذبہ (2) صفائی (3) آزادی (4) محنت کرنے کی عادت (5) ایمانداری (6) وطن سے محبت (7) انصاف (8) عدم تشدد (9) سائنسی مزاج (10) سیولرزم (11) خود انضباطی (12) دوسروں کی خدمت (13) سیولرزم (14) محنت کرنے والوں کے وقار کا احترام (15) امن (16) عوامی ملکیت کی دکھیے بھال (17) محبت (18) ہدر دی (19) ثقافی تخل اور (20) فرض شناسی (Dutifulness)۔

# 4.5 اقدار کی درجه بندی: (Classification of values)

قدیم ہندوستانی فلسفیوں نے اقدار کو دو در جوں میں تقسیم کیا ہے ایک روحانی اقدار دوسرے مادی اقدار ۔روحانی اقدار وہ ہیں جو ہمارے روحانی کرتے ہیں جیسے کر دار کا تعین کرتے ہیں۔ان کی چارشمیں ہیں (1) دھر ما (2) ارتھ (3) کام (4) موکش۔مادی اقدار ہماری سابق زندگی کی سمت کا تعین کرتے ہیں جیسے محبت ، ہمدردی تعاون اور حب الوطنی وغیرہ۔اس کے علاوہ روحانی اقدار ہمی ہیں جو ہماری زندگی سے متعلق ہیں۔اقدار کی درجہ بندی میں Lewis نے انہیں جو ہماری زندگی سے متعلق ہیں۔اقدار کی درجہ بندی میں Inherent ناہیں چار در جوں میں تقسیم کیا ہے (1) داخلی اقدار (2) (Intrinsic values) پیدائش اقدار (3) (Extrinsic values)۔

- (1) داخلی اقد اروه بین جنهیں ہم جان بوجھ کراپناتے ہیں یاعمل کرتے ہیں۔
- (2) خارجی اقد اروہ ہیں جودوسروں کی تعریف حاصل کرنے کے لیے اختیار کرتے ہیں۔
- (3) پیدائشی اقدارسے مرادوہ اقدار ہیں جوانسان کی پیدائش کے وقت حاصل ہوتے ہیں اور فطرت بن جاتے ہیں جیسے محبت ُ نفرت ، ہمدرد کی تعاون وغیرہ۔

- (4) کلیدی اقد اروہ ہیں جودوسرے اقد ارکے احساس میں مددگار ہوتے ہیں جیسے عدم تشددوغیرہ۔ اقد ارکی درجہ بندی کا کام ماہرین نفسیات اور ماہرین ساجیات نے کیا ہے جیسے Spranger کی درجہ بندی مقبول ہوئی ہے اسے چھ درجوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔
  - (Theoretical values)نظریاتی اقدار (1)
    - (2) معاشی اقدار (Economic values)
    - (Aesthetic values) جمالياتي اقدار (3)
      - (Social values) ساجي اقدار (4)
      - (Political values) سیاسی اقدار (5)
      - (Religious values) نېښاقدار (6)
  - (1) نظریاتی اقدار۔وہ اقدار ہیں جنہیں زندگی کے اصولوں پراپنایا جاتا ہے اوران کی مدد سے دوسرے اقدار کو حاصل کرتے ہیں۔
    - (2) معاثی اقدار۔وہ اقدار ہیں جوانسان کومعاثی شعبہ میں مددکرتے ہیں۔
    - (3) جمالیاتی اقدار پیروه اقدار بین جو جمالیاتی شعبه میں رہنمائی کرتے ہیں۔
    - (4) ساجی اقدار ـ بیره واقدار میں جوانسان کوساجی شعبه میں مددگار ہوتے ہیں۔
    - (5) سیاسی اقدار۔ پیوہ اقدار ہیں جوانسان کی سیاسی زندگی میں مددگار ہوتے ہیں۔
      - 6) نہ ہی اقدار۔ بیوہ اقدار ہیں جوانسان کو مذہبی شعبہ میں رہنمائی کرتے ہیں۔

ماہرینِ ساجیات نے اقد ارکودودر جوں میں تقسیم کیاہے۔

- (1) مثبت اقدار (Positive values)
- (Negative values) منفى اقدار (2)

مثبت اقدار۔ یہوہ اقدار ہیں جنہیں ہم ساجی سرگرمیوں میں شریک ہوکر سکھتے ہیں۔ان اقدار سے انسان کے ذاتی اقدار کورہنمائی حاصل ہوتی ہے۔ منفی اقدار۔ یہوہ اقدار ہے جوساجی طور پرمنظوز نہیں ہوتے جسے ساج قبول نہیں کرتا ہے۔

ان سب کے علاوہ کچھا قدارا یسے ہوتے ہیں جن کی نوعیت عالم گیر (Universal) ہوتی ہے لینی وہ ہرساج اور ہرملک کے لوگوں کے لیے ہروقت اور حالات کے مطابق موز وں ہوتے ہیں۔

### 4.6 اقداری بحران: (Value Crisis)

آج ہمارامعاشرہ اقدار کے لحاظ سے بحران (value crisis) میں مبتلا ہے۔ شاید ہی کوئی دن گزرتا ہوجس میں ہمیں اقداری بحران سے متعلق کوئی خبر نہ لتی ہو۔ یہ بحران ساتی اخلاقی ،معاشی اور سیاسی اقدار میں تمام سطحوں پر پایاجا تا ہے۔ ہر طرف خود غرضی ، لامحدود لا کچے ، کر پشن ، تشدّ داور تباہی کا منظر ، انسانی حقوق کی لڑائی ، مایوسی اور اخلاق میں کی ہور ہی ہے۔ یہ اقداری بحران پر دھیان نہ دینے پر نظام تعلیم (Education System) کے دھیرے دھیرے دھیرے دھیرے دور کے دور ہے گا۔ اب سوینے کا وقت آگیا ہے کہ کو نسے عوامل ہمارے معاشرے میں اقداری بحران کے ذمہ دار ہیں۔ ہم کو قبول کرنا چیا ہے کہ یہ

پورے معاشرے کا مسلہ ہے اور کھوئے ہوئے اقدار (lost values) کودوبارہ حاصل کرنااور بنائے رکھنا ہم سب کا فرض بنتا ہے۔ اقدار میں بحران کا ذمہ دارکون ہے؟

(1) تعلیمی نظام : کہیں ہم ہماری نوجوان سل کو در کا رتعلیم فراہم کرنے میں ناکام تو نہیں ہورہے ہیں۔اس بات پرغور کرنا ضروری ہے۔

(2) خاندان : خاندان نيح كے لئے پہلااسكول ہے جہاں بيّے اچھى عادتيں سكھتے ہيں۔

نچ کا تعامل (Interaction) ساج کے لوگوں سے کم ہور ہا ہے کیوں کہ نچ زیادہ وقت نے الیکٹرا نک گیب کے ساتھ گھر میں اور کم وقت اپنے دوستوں اور رشتہ داروں کے ساتھ میتار ہے ہیں۔ایک متوازن طرزِ رسائی (balanced approach) کی ضرورت ہے جس کی مدد سے ہم بچوں کے اندر اقتدار پیدا کریں۔ والدین کا فرض بنتا ہے کہ وہ بچوں کے ساتھ زیادہ وقت بیتا کیں اور انہیں بیتیم خانے ، ہزرگوں کے ادار بے خصوصی بچوں کے اداروں کا دورہ کرا کیں۔ آج بچوں کواچھی زندگی گزارنے کی تعلیم دینا ضروری ہے۔

(3) عاجی ومعاثی حالات (Socio-Economic Conditions)

انسان جوبنیادی انسانی ضروریات سے محروم اور پریشان ہیں اعلقعلیم کی قدر پر کنچر دینامناسب نہیں ہوگا۔ اگر معاشرے میں انصاف ہواور کوئی الیی غیرامتیازی سلوک نہ ہوذات پات کانسل (Race) کا ، دولت کا تواس معاشرہ میں تعلیم کی اقدار کو پروان چڑھایا جاسکتا ہے۔

(Materialistic Attitude) ماده پرست رویه (4)

کچھلوگ مادہ پرست بن چکے ہیں۔وہ کسی بھی طریقے کواپنا کر پیسہ کمانے کی دھن میں لگے ہوئے ہیں۔ان حالات میں انہیں تعلیم کی قدر کی سخت ضرورت ہے۔

: (Policy Implementation) پالیسی پیمل (5)

عملی طور پر ہم پالیسی کے نفاذ کے لئے کاغذی خاکے تو خوب بناتے ہیں کیکن اس کے نفاد کے لئے درکار لازمی پالیسی پرعمل آواری کے لیے خلیقی کاوشیں اختیاز ہیں کرتے۔

: (Competitive Society) مالِقَى ساح (6)

اس دورِ مسابقت میں ہرانسان چوٹی کے مقام (Top position) پر رہنا چاہتا ہے اور یہ بھاگ دوڑاس کے لئے مشکل کیوں نہ ہو، وہ کم وقت میں آسان طریقوں سے سب کچھ حاصل کرنا چاہتا ہے اور اسکواقدار کی کوئی پرواہ نہیں بتا ہے ایسے حالات میں کیا کریں؟ اپھھا جینے کے لیے اقدار کی تعلیم کی ضرورت ہے یانہیں؟

اگریزی میں To Live یعنی زندہ رہے سے متعلق ایک معنی خیز جمله اس طرح ہے۔

To LIVE we need Lessons In Value Education

(7) ساسی استحصال (Political Exploitation):

سیاسی رہنماوں میں سے کچھلوگ اپنے خودغرض مقاصد کے حصول کے لیےعوام کا استحصال کرتے ہیں اور اس کی بیداری لوگوں میں ہونا ضروری ہےتا کہ وہ اس قتم کے مفاد پرست سیاسی رہنماؤں کے استحصال (Exploitation) سے بچےرہیں۔

# 4.7 فراہمی اقدار کی طرزِ رسائیاں (Approaches to Inculcate Values)

(i) اساتذہ کو وسیع النظری سے کام لیتے ہوئے اپنے نظریاتی حدود (Ideological limitations) کے آگے کام کرنا چاہیے۔

- (ii) ماہرین سے اقداری تعلیم پرتوسیع خطبات (Extension Lectures) کا انتظام کرنا۔
- (iii) نصاب میں ایسے تعمیری منصوبے (constructive Projects) کوفروغ دینا جس سے اقد ارکا فروغ ہو۔
- (iv) تعلیمی اداروں میں با قاعدہ مقابلوں کاانتظام ہوجس میںسمینار،مباحثوں،خطابت،مضمون نولیں اور ورک شاپس وغیرہ کاانتظام ہو۔
  - (v) طلبہ کو دنیا میں وسیع امن کے فروغ دینے میں اقوام متحدہ (UNO) کا کر داراور UNO کی کوششوں کی جانکاری دینا۔
- (vi) اسلامی تعلیمات کےمطابق ساری مخلوق اللہ کا کنبہ ہے اور ہندوستان میں بھی بیقصور رہا ہے کہ واسدا یو کٹمبا کم یعنی ساری دنیا ایک خاندان ہے،اس بات کی اہمیت کو سمجھنے میں طلبہ کی مدد کرنا۔
  - (vii) تعلیم اقدار (value education) تمام علیمی اداروں میں ہرطے پر (K.G to P.G) لازمی ہونا چاہیے۔
    - (viii) تعلیمی ادار ہے امن کوفروغ دینے کی سمت میں کام کریں۔
    - (ix) اساتذہ social media کے ذریعہ اچھے videos طلباکو جیجیں جن سے طلبامیں اقدار کا فروغ ہو۔
  - (x) نظریہ (theory) عمل کے بغیر بیکار ہے اورعمل نظریہ کے بغیر خطرناک ہے۔نظریہ اورعمل دونوں سے اقد ار کا فروغ ہوتا ہے۔ اقد ارکونصا بی اور ہم نصا بی سرگر میں سے فروغ دینا چاہیے۔

# 4.8 اقداراورخوشحال زندگی: Values and Harmonious life

دھرم،ارتھ،کامااورموکشاہندوستان کے قدیم اقدار ہیں۔اقدار ہماری زندگی مے مختلف پہلوؤں سے جڑے ہیں۔ہمارے ملک کا ہربچہ بچائی،عدم تشدد،ہمدردی، تعاون اورخدمت خلق کا جذبہ پنی حقیقی زندگی میں اپنا تا ہے تواس کی زندگی ہم آ ہنگ زندگی بن جاتی ہے۔

"Behave Politely to those who do not know you; forgive those who have opressed you; give to those who have never given you anything; and make brothers of those who have denied their brotherhood with you" - Islam

اسلام نے بیار، محبت، بھائی چارے پرزور دیاہے۔

"We should all live together, work together and there should be no jealousy" - Hinduism بندودهرم نے واسدالو مشم کم کا تصور پیش کیا۔

All of you have unity of spirit, sympathy, love for one another, a tender heart, and a humble mind" - Christianity

عیسائی مذہب نے بیار محبت، ہمدر دی، اور خدمت پرزور دیا ہے۔

(Mutual ہر مذہب کا اشارہ مخل ررواداری (Tolerance)، ہدردی یا رحم (Compassion) اورایک دوسرے کو سیحضے (Mutual) پر ہے۔ کیول نہ ہم سب ان کو اپنی زندگی میں اپنا کرخوشحال زندگی بنا کیں۔

Core Values For Harmonious Life. Once you can achieve peace within yourself, you are a step closer to your goal to live a harmonious life

ہم آ ہنگ زندگی کے لیے بنیادی قدر: جب آپ اندر طمانیت محسوں کرتے ہیں تب اپنے مقصد میں آپ ایک خوشحال زندگی کی جانب قریب تر ہوتے جاتے ہیں۔

- مختلف کمیٹی اور کمیشن نے بھی اقدار کے فروغ کے لئے زور دیا۔NPE-1986 کے مطابق دیں اہم اقداریہ ہیں۔
  - (History of India's Freedom Movement) تحریکِ آزادی مندکی تاریخ
    - 2- آئيني معاہده (Constitutional Obligations)
- (Classical content essential to nurture natural identity) فطری شناخت، کلاسیکی فطرتی تشفی
  - 4- عام ہندوستانی تہذیبی ور ثه (Indian common cultural heritage)
    - 5- مساوات پیندی (Equalitarianism)
    - (Equality of Sexes) -6
    - 7- ماحولي تحفظ (Protection of Environment)
    - (Removal of Social Barriers) ھے۔ ساجی رکاوٹوں کی علی دگا
    - 9- حچيوني فيملي کاتصور (Observance of Small Family Norms)
  - (Inculcation of Scientific Trends) مائنسي رجحانات کې د بمن شينې

### (Points to Remember) يادر کھنے کے نکات 4.9

اگرہم اپنے سان کو فور سے دیکھیں تو یہ پائیں گے کہ لوگوں کا ایک دوسر نے پر سے اعتبارا ٹھر ہا ہے اور سان میں بعض لوگ ہر چھوٹی بات پر تشد د پر افر آتے دکھائی دیتے ہیں۔ انسان اپنی تہذیب اور انسانیت کو چھوٹر کر منفی رویہ (Negative Attitude) اختیار کر رہے ہیں اور انسانیت کو چھوٹر کر منفی رویہ (Bank) اختیار کر رہے ہیں اور انسانیت کو چھوٹر کر منفی رویہ (Bank) کی طرف دوٹر ہے ہیں۔ آپ سمجھ لیجے کہ تعلیم بینک (Bank) کی طرح ہے جس میں اقدار، قم رکزی (currency) اور مان لیجے کے آپ کے world کی طرف دوٹر ہے ہیں۔ آپ سمجھ لیجے کہ تعلیم بینک (Bank) کی طرح ہے۔ جس میں اقدار کو فروغ دینے کے لیے اساتذہ ، خاندان ،

Education System کو (value based society) تا کہ مکر دارا داکر تا ہے۔ ہر شخص اقدار پر ہنی سان کو (value based society) قائم کر دارا داکر تا ہے۔ ہر شخص اقدار پر ہنی سان کو (زرسائی اور خوشحال کرنے میں مدد کریں اور اپنی زندگی ہم آ ہنگ زندگی بنا ئیں۔ اس اکائی میں اقدار کا تصور ، اس کی درجہ بندی ، اقدار پر وشنی ڈالی گئی ہے۔

- نبان کے لفظ Valerei سے ہوئی ہے۔ جس کے معنی ہے اہمیت ۔ یعنی اقد ارسے صرف نظر کر کے ساری تعلیم کم اس کا بیاری تعلیم صفر ہے۔
  - 🖈 تعلیم اقدار (value education )افدار گیعلیم اورتعلیم کے ذریعیا قدار کو پروان چڑھا تا ہے۔
    - 🖈 تعلیم کااصل مقصد ذہن بنانا ہے نہ کہ کیرئیرز (careers)
- (Extrinsic Values)غاربی اقدار (2)(Intrinsic values)غاربی اقدار (2)داخلی اقدار (1)داخلی اقدار (1)داخلی اقدار (1)داخلی اقدار (1)خلیدی ۱۰۰۰ کلیدی ۱۰۰ کلیدی ۱۰۰۰ کلیدی
- ماہرینِ ساجیات (Sociologists) نے اقدار کو دو درجوں میں تقسیم کیا ہے۔ (a) مثبت اقدار (Positive values) اور (b) منفی اقدار

(Negative values)

🖈 عالمی اقدار (universal values) ہرساج اور ہر ملک کے لوگوں کے لیے ہروقت اور حالات کے مطابق موزوں ہوتے ہیں۔

🖈 🏻 آج ساجی،اخلاقی،معاثی اور سیاسی اقد ارمیس تمام سطحوں پر بحران پایا جا تا ہے۔

To live we need Lessons in Value Education

(لینی زندہ رہنے کے لئے ہمیں تعلیم اقدار کے اسباق کی ضرورت ہے۔)

تعلیم اقدار (value education) تمام تعلیم اداروں میں ہر سطحوں پر (K.G to P.G) لازمی ہونا چاہیے۔

ہر مذہب کا اثبارہ مخل (Tolerance)، ہدردی (Compassion) اور ایک دوسرے کو سمجھنا Mutual Understanding پہے۔ کہ اثبارہ کی این کرخوشحال زندگی بینا کیں۔

# (Glossary): فرہنگ 4.10

اقدار (Value) : عام طور پر ساج جن معیارات (Standards) کو اہمیت دیتا ہے اور جن کے ذریعے انسان کے کردار

(Behaviour/character) يرقابو(control) ياياجا تا ہے۔

اقدار کی تعلیم (Value Education) : تعلیم کے ذریعے طلبہ کی شخصیت میں اقدار کویروان چڑھا نا۔

مثبت اقدار ( Positive Value ) : یوه اقدار میں جنہیں ہم ساجی سرگرمیوں میں شریک ہوکرسکھتے ہیں اور جن سے ہمارے اقدار رہنمائی حاصل

کرتے ہیں۔

منفی اقدار (Negative Value) : بیده اقدار ہیں جوساجی طور پر قبول نہیں کیے جاتے ہیں۔

بنیادی اقدار (Core value) : صحیح برتا و (Right Conduct)، عدم تشده (Non-violence)، محبت (Love)، امن (Peace)،

سيائي(Truth)

# 4.11 اکائی کے اختیام کی سرگرمیاں: (Unit End Activities)

#### : Essay Type

- (1) اقداری تعلیم کوانسان میں بیدا(Inculcate) کرنے کے لیے مختلف طرز رسائی (approaches) کی فہرست تیار کیجیے؟
  - (2) اقدار پڑئی ساج value based society پیدا کرنے کے لیے معلم کے کردار (role) پرروشیٰ ڈالیے؟
- (3) مشهور شخصیتوں کی زندگی کے سی ایک واقعہ کو لے کرسچائی ایک قدر (truthfulness as a value)۔اس موضوع پراپنے خیالات پیش کیجیے؟

#### : Short Type

- (4) کوئی یا خچ واقعات کی فہرست تیار سیجیے جس میں آپ نے دوسرے مذاہب کے افراد کی مدد کی؟
  - (5) اقدار کی تعریف بیان کیجیے ؟

```
اقدار کی قعلیم (Value education) کی وضاحت کیچیے؟
                                                                                                        (6)
                                                     اقدار کی درجه بندی (Classification) پرایک نوٹ کھیے؟
                                                                                                       (7)
                                                                                         Objective type
                                               فلے میں اقداریات (Axiology) کن امور سے بحث کرتی ہے؟
                                            (a) علم (b) حقیقت (c) قافت
                                                               بيح كى تعليم كے ليے پہلا مدرسەكون سا ہے؟
                                                                                                       (9)
                                            (d) اسکول
                                                               (a) ساج (b) دوست احباب (c) خاندان
                                                        ہندوستانی ہ ئین کےمطابق سیکولرزم کامطلب کیاہے؟
                                                                                                      (10)
                          (b) تمام مٰداہب کی مساویا نیعزت کرنا
                                  (a) کسی مذہب کی عزت نہ کرنا (b) تمام مذاہب کی مساویا:
(c) حکومت کا مذہبی تحریکات پر کنٹرول (d) تمام شخصی مذہبی قوانین
                                                                          تعلیم اقدار کہاں یا ئی جاتی ہے؟
                                                                                                      (11)
                                                                   (a) صرف گھر میں
                                                (b) صرف ساج میں
                                                  (d) ان جھی میں
                                                                                  (c) صرف مدرسه میں
             "غیراقداری تعلیم آتی مفید ہے کہ وہ انسان کوایک حالاک شیطان (clever devil) بنادیتی ہے "یکس نے کہا؟
                                                                                                      (12)
                                                   (h) گاندهی جی
                                                                       C.S Lewis(a)
                                            (d)ان میں سے کوئی نہیں
                                                                                    (c) ابولکلام آزاد
                                          " تعلیم کاحقیقی مقصد " ذہن سازی" ہےنہ کہ " کریئر سازی" کس نے کہا؟
                                                                                                      (13)
                                                                                         (a) ٹیگور
                                    William Deresiewicz(b)
                                                                                      (c) ذا کرحسین
                                            (d)ان میں سے کوئی ہیں
                                        (14)
                        UNESCOر پورٹ کے تحت تعلیم کے حیار ستون (pillars)_____ اور___ ہیں۔
                                                                                                      (15)
                                                                   اقدار لفظ سے اخذ کیا گیا ہے۔
                                                                                                     (16)
                                     " تعلیم خوشحالی میں ایک زیور ہے اور مصیبت میں ایک یناه گاہ" نے کہا
                                                                                                      (17)
                            لفظ قدر (Value) کی ابتدا زبان کے لفظ سے ہوئی جس کا مطلب ہوتا ہے اہمیت
                                                                                                      (18)
اقدار کے تصور کے تین مرحلے ہوتے ہیں پہلاوتو فی (cognitive) مرحلہ، دوسرا تاثراتی (Affective) مرحلہ، اورتیسرا مرحلہ
                                                                                                      (19)
                                     نے اقدار کو Positive values اور Negative values میں تقسیم کیا
                                                                                                      (20)
```

# (Suggested Books) سفارش کرده کتابیں 4.12

- Jamal Sajid (2012). Education in Emerging Indian society. Delhi,
- Shipra Mrunalini .T(2015) Philosophical Foundations of Education .Hyderabad, Neel Kamal publications publishers
- Lachanna G et.al(2015)Foundations of Education, Hyderabad Neel kamal publishers
- Ghanta (2004) Foundations of Educations , Hyderabad Neel Kamal
- Vanaja M et.al(2011) value oriented Education, Hyderabad : Neel Kamal
- Value Education Google weblight .com
- Education General Knowledge
- www.gktoday.in>blog>importance
- https://en.m.wikipedia.org wiki valuechildren,deccan Herald
- Brahma Kumar Nikung(2014)august 03,sunday value.education for
- Sanjna vij(2010)december 08,crisis of values who is responsible.

# ا کائی 5 تدریس به حثیت پیشه

# Professiona As Teaching

Indrodution تعارف 5.1

ساخت

Objectives مقاصد 5.2

5.3 معلم - پیشه ورانه استعداد اورپابند کی عهد

(Teacher: Professional Competencies & Commitments)

(Teacher as a National Builder) معلم به حثیت معمارقوم

5.5 معلم بدهثیت خالق اور شهیل کارعلم

(Teacher as a Creator of Knowledge)

(Professional Ethics of Teacher) معلم کی پیشه ورانه 3.6

(Teacher and the Future Society) المعلم اورستقبل كاساخ (Teacher and the Future Society)

(Points to Remember) يادر کھنے کے نکات (5.8

(Glossary) فرہنگ 5.9

(Unit End Activities) اکائی کے اختتام کی سرگرمیاں 5.10

(Suggested Books) سفارش کرده کتابیں 5.11

### Introduction " 5.1

بلا شبہ تدریس ایک مقدس پیشہ ہے۔ نئی نسل کو بنانا ،سنوار نااور انہیں مستقبل کے کامیاب اور موثر شہری کا روپ دینا اس پیشے کی ذمہ داری ہے۔ ہمارے لیےاس کی اہمیت کو سیجھنے کے لیےصرف بیرجان لینا کافی ہے کہ خود تینجبراسلام حضرت مجمداً پناتعارف اس طرح کیا'' میں معلم بنا کر بھیجا گیا ہوں" معلم کا مقام ومرتبہ بے شک بہت بلند ہےاس کے لحاظ سے اس کے فرائض اور ذمہ داریاں بھی ہیں۔ حالات کتنے ہی نا گفتہ بداور پرخطر ہوں ساج گروہ اور فرد کواپنے مستقبل سے بڑی امیدین وابستہ ہوتی ہیں۔ اور مستقبل کا دارو مدار بڑی حد تک بچوں اور نوجوانوں کی صحیح تعلیم و تربیت برمنحصر ہوتا ہے۔ تعلیم

وتربیت کی عظیم ذمہ داری بلاشبہ معلم بخوبی انجام دے سکتا ہے، اسی لیے کہا جاتا ہے کہ کسی قوم و ملک اور ساج کامستقبل اس کے اسا تذہ کے ہاتھوں میں ہوتا ہے۔ معلم کا فریضہ صدف کتابی علم کواپنے طلبا تک منتقل کرنانہیں ہوتا ہے، بلکہ اپنے بیشہ وار نہ اخلا قیات کی روح اور صدود کو سیجھتے ہوئے اسے اپنے طلبا کے علم وہنر اور تجربات کی تخلیق بھی کرنی ہوتی ہے۔ اور پھر اپنے بیشہ ورانہ پابندی عہد کے ذریعہ اس بات کو یقینی بنا نا ہوتا ہے کہ وہ بحثیت معمار قوم ایک کا میاب اور درخثال مستقبل کی تعمیر کرسکتے ہیں۔ اس اکائی میں ہم معلم کی بیشہ وارانہ استعداد (competencies professionnal) پابندی عہد کے درخثال مستقبل کی تعمیر کرسکتے ہیں۔ اس اکائی میں ہم معلم کی بیشہ وارانہ استعداد (Commitment) اس کا کردار بحثیت معمار قوم و بحثیت خالق و تسمیل کارعلم، پرغور کرتے ہوئے آسکی بیشہ ورانہ اخلا قیات کا مطالعہ کریں گے اور دیکھیں گے کہ مستقبل کے ہاج کی تشکیل میں معلم کا غیر معمولی کردار ہے۔

#### 5.2 مقاصد Objectives

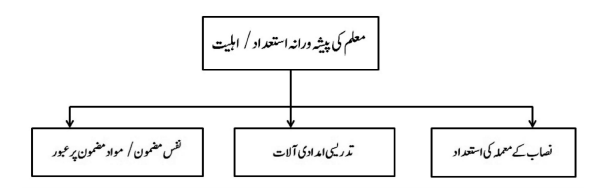
- اس اکائی کے مطالعہ کے بعد آپ اس قابل ہوجائیں گے کہ:
- 1 تدریس کے پیشے کے بارے میں مکمل طور پر واقفیت حاصل کرسکیں اور تدریس کوایک پیشے کی حثیت سے مانیں۔
  - 2 معلم کو بحثیت قومی معمار کیوں کہا جاتا ہے۔اس کی مکمل تفہیم حاصل کریں۔
  - 3 ایک معلم اینے بیشہ وارانہ استعداد کوکس طرح سے بڑھا سکے گا۔اس سے واقف ہویا کیں۔
    - 4 معلم كى پيټه ورانه اخلاقيات سے واقف ہول۔
  - 5 مستقبل کا ساج بنانے میں معلم کیارول ادا کرتاہے۔اس کی پوری معلومات حاصل کرسکیں۔

# 5.3 معلم: پیشه وارانه استعدا داور پابندی عهد

## Teacher: Professional Competencies and Commitments

بيشهورانها ستعداد

تدریس ایک اہم پیشہ ہے اسکاحق اداکرنے کے لیے ضروری ہے کہ علم کے پاس پیشہ ورانداہلیتیں (Competencies Professional) اور پابندی عہد (Commitment) ہوں۔ پیشہ ورانداہلیوں کوایک خاکے کی مدد سے اس طرح ظاہر کرسکتے ہیں۔

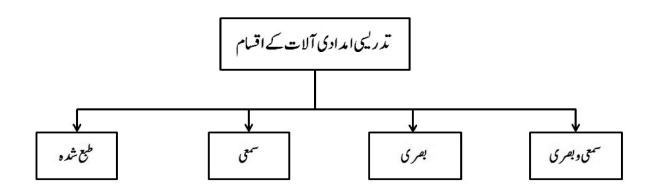


# (الف)نفس مضمون ياموا دمضمون يرعبور:

علم ایک اکائی ہے اور ہم اپنی سہولت کے لیے اسے مختلف مضامین میں تقسیم کرتے ہیں۔ دور حاضر میں ہر مضمون کے مواد میں بے تحاشہ اضافہ ہور ہا ہے۔ کمپیوٹر اور انٹرنیٹ اور اس پر مختلف سائیٹس تک طلبہ کو بھی دست رس حاصل ہے۔ ایسے میں معلم کے لئے ضروری ہوجا تا ہے کہ وہ اپنے مواد مضمون پر عبور حاصل کرنے کی کوشش کرے۔ اپنے سبق کی تیاری میں صرف نصائی کتاب (Hand Book ورت کتاب (Hand Book) پر انحصار نہ کرتے ہوے دیگر حوالہ جات (References Books) اور انٹرنیٹ جیسے جدید ذرائع سے بھی حسب ضرورت استفادہ کریں۔

# (ب) تدريسي امدادي اشياء (Teaching Aid)

معلم کوچا ہے شامل نصاب مواد کوموثر انداز میں طلبا تک پہونچانے اوران کے اکتساب کوموثر بنانے میں تدریسی امدادی وسائل کاغیر معمولی کردار ہوتا ہے۔نصابی کتاب میں نصاویر،خاکے جدول اور چارٹس کوشامل کرنے کا مقصد بھی یہی ہوتا ہے۔معلم کو چا ہے کہ وہ بھی اس طرح کے وسائل کا بھر پور استعال کرے۔اوراسی کے ساتھ ساتھ کم بیوٹر اور انٹرنیٹ جیسے جدید وسائل کا استعال کر کے اپنی تدریس کود کچسپ ، آسان اورموثر بنائے۔تصورات کو واضح کرنے کے لیے معلم تختہ سیاہ پراپنی فذکار انہ صلاحیت کا استعال کرتے ہوئے تصاویر اور خاکے وغیرہ وغیرہ وغیرہ بنائے تو اٹکا بھی اپنااثر ہوتا ہے۔



یہاں یہ بات ذہن نشین رکھنی چاہئے کہا یسے تدریسی امدادی آلات قابل ترجیح ہیں جوسر گرمی پرمنی ہوں۔

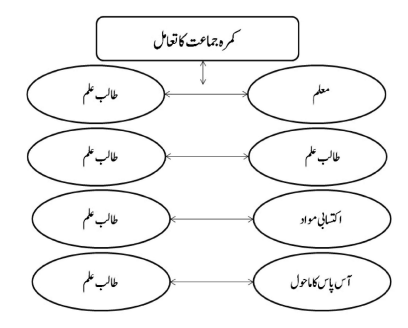
تدریبی امدادی آلات کی یا پخ خوبیاں یا در کھنے کے قابل ہیں۔

- 1) صحت یا در تنگی (Accuracy) یعنی تصور کواس کی صحت کے ساتھ واضح کرنا۔
  - 2) وضاحت (Clarity) تصور کوواضح طور پربیان کرنا۔
  - 3) يائيداري (Durability) يعني زياده عرصے تک استعال کی جاسکے۔
    - 4) استعالیت (Practicability)استعال کرنے میں سہولت ہو۔
      - 5) تیاری اور حصولیا بی میں کم خرج ہو۔ (Low Cost) تیاری اور حصولیا بی میں کم خرج ہو۔
        - ح) نصاب کے معملے (Transaction) کی استعداد

کمرہ جماعت میں نصاب کے معملے (Transaction) کی استعداد کی بنیاد پر طلبا کے اکتساب میں مدد کرتا ہے۔روایتی طرز تعلیم میں کمرہ جماعت کا تعاون ( )معلم اور طلبا کے درمیان محدود سمجھاجاتا تھا۔تج بات اور تحقیقات کی روشنی میں دور حاضر میں معلم کے لیے ضروری ہے قومی مقاصد

،نصاب تعلیم ،نصاب مضمون اورنصا بی کتب کا بغورمطالعه کر کے پڑھائے جانے والے اسباق ،ا کا ئیوں اور ذیلی ا کا ئیوں کی خوب اچھی طرح تیاری کرے اور پڑھائے جانے والے اصول وحقائق اورتصورات کا واضح ذبخی خا کہ بنائے۔

کمرہ جماعت کا تعامل کے مزیدابعاد (Dimensions) سامنے آئے ہیں لہذاانھیں خاکے کی مدد سے اس طرح بیان کیا جاسکتا ہے۔



کمرہ جماعت کے تعاملات میں جمہوری اقد ارکا خصوصی خیال رکھا جانا چاہیے اور ہرفرد کو یہ بات تسلیم کرنا چاہیے کہ جس طرح مجھے اظہار خیال کی آزادی ہے اسی طرح دیگر شرکا کوبھی بیشرف حاصل ہے اور ہم کوچاہیے کہ ایک دوسرے کے جذبات کوٹھیں نہ پہونچاتے ہوئے خوشگواراور پرامن ماحول میں صبر وقحل اوررواداری کے ساتھ ان تعاملات کوآگے بڑھا کیں اور ان سے سیکھیں اور ایسا کرتے ہوئے نظم وضبط کوبھی بحال رکھیں۔

طلبا سے تعامل کوموثر بنانے کے لیے معلم کومخلف طریقہ ہائے تدریس، طرز رسائی، تدریس کے فن اوراصول اور مہارتوں پرعبور حاصل کرنا ضروری ہے۔ اسی طرح طلبا کے آپسی تعامل (Interaction) کے دوران معلم کے ذہن میں بیہ بات واضح رہے کہ طلبا ایک دوسرے سے بھی خوب سکھ سکتے ہیں اور کمرہ جماعت میں بعض طلباصا حب وسائل (Resource Students) بھی ہوتے ہیں۔اوران سے بھرپوراستفادہ کیا جانا جا ہیے۔

طلبا کے درمیان تعاملات کی کامیا بی کے لیے معلم کی حوصلہ افزائی غیر معمولی کر دارا داکرتی ہے۔ یہی بات طلبا اوراکتسا بی مواد کے درمیان تعامل کے لئے بھی صبح ہے۔ اس تعامل کا بامعنی ہونا اس بات پر منحصر ہے کہ بیر مواد ،خوداکتسا بی مواد ہو جو طلبا کو مختلف النوع ، آسان اور دلچ سپ تجربات کی فراہمی کا ذریعہ ہو۔ خود طلبا بھی اس قسم کا مواد تیار کر سکتے ہیں۔ اس سے نصر ف بیر کہ ان کی خوداعتا دی میں اضافہ ہوگا بلکہ وہ پر مسرت انداز میں سیکھیں گے۔

طلبا کے اپنے آس کے ماحول سے تعامل کے لیے تعلیمی سیر ، دورے ، انٹر و یو مختلف البم اورcollections کی تیاری وغیرہ کی منظم منصوبہ بندی ضروری ہوتی ہے۔

اس بات کا خیال رہے کہ ان تمام تعاملات میں معلم کا کردار صرف روایتی اور رسی قتم کانہیں ہونا چاہیے۔ بلکہ اسے غیر رسی (informa) اور بے رسی (formalnon) کردار کو بھی بیسن وخو بی سمجھنا اورادا کرنا ہے۔ معلم کی پیشہ وارانہ یا بندگی عہد (Teacher's Professional Commitment)

تدریس کی درجہ بندی ایک پیشہ کی حیثیت سے کی جاتی ہے۔ بیصرف زندگی گزار نے کے لیے درکار پیشہ کمانے کا ذریعینیں ہے، بلکہ یہ ایک ایسی ساجی خدمت ہے جس کے ذریعیہ معلم ساجی فروغ میں اپنا کر دارا داکرتا ہے۔ اسی لیے ضروری ہے کہ معلم مستقلاً اپنے پیشے کے تیکن پابندعہدرہے۔ شخصی پینداورنا پیندسے اویراٹھ کرمعلم کے لیے مطلوبہ علم اورمہارتوں کا حصول ضروری ہے۔

پیشہ وارانہ پابندی عہد کا مفہوم یہ ہے کہ کسی گروہ کے افراد میں اپنے پیشہ کے لیے اپنے آپ کو وقف کردینے کا احساس ہو۔ پابندی عہد (component) کے دولازمی اجزا (component) ہوتے ہیں۔

سب سے پہلا یہ کفر دکومتعلقہ پیشہ سے وابستگی پرفخر ہواور دوسرا یہ کہا ہے پیشہ وارا نفر وغ کے لیے اس کے اندر گہری خواہش اور رغبت ہو۔ تدریس تو فی الواقع الیا پیشہ ہے جس میں معلم کوان بچوں کے بنانے اور سنوار نے کی ذمہ داری سونپی جاتی ہے جنمیں ساج مکمل اعتاد کے ساتھ معلم کے سپر دکرتا ہے ، اس اعتاد پر پورااتر نے کا تقاضہ یہی ہے کہ ایک پابند عہد معلم صرف اسکول کے اوقات کے درمیان ہی مصروف کا رنہیں ہوتا بلکہ ان اوقات کے بعد بھی اسکا ذہن طلبہ انکے فروغ اوراجتماعی اور انفرادی کارکر دگی کو بہتر بنانے سے متعلق خیالات اور ان کے نظرات میں مصروف رہتا ہے۔ پابند عہد معلم نہ صرف طلبہ کے ہمہ جہت فروغ کا خواہاں ہوتا ہے ، بلکہ وہ خود اپنے بیشہ ورانہ فروغ کے لیے بھی سخت محنت کرتا ہے ، تاکہ اپنی خدمات بہتر سے ، ہتر طور پر انجام دے سکے۔

اساتذہ اپنے پیشہ کی عظمت کے عین مطابق پیشہ ورانہ اخلاقیات کا خیال رکھتے ہیں خل نرمی اور انکساری ان کے وہ امتیازی اوصاف ہیں جن کے ساتھ وہ طلبہ،سر پرستوں اور ساج کے دیگر لوگوں کے ساتھ پیش آتے ہیں انہی اوصاف کی بنا پر اساتذہ کی خود اعتمادی میں اضافہ ہوتا ہے۔ان شخصی اوصاف اور پیشہ ورانہ استعداد کے حسین امتزاج سے معلم کی شخصیت تشکیل پاتی ہے جوا سے اپنے پیشے کے تیسک پابندی عہد بناتی ہے۔

پابندی عہد (commitment) وابنتگی کی وہ کیفیت ہے جو فاعل (معلم) اور اس کے میدان ممل کے درمیان رشتے کا تعارف کرواتی ہے۔ پابندی عہدا یک عمل ہے، اس عمل میں فاعل مختلف خیالات میں سے اس متبادل کا انتخاب کرتا ہے جو اس کی دانست میں اس کے پیشے کے فروغ کے لیے سب سے بہترین ہو۔

یابندیٔ عهد کے محورات: (Areas of Committment)

الف:طلبہ کے لئے پابندی عہد

بچوں کو ایسے معلم کی ضرورت ہوتی ہے جو ان کی ضروریات کو حساسیت کے ساتھ سمجھتا ہو ،وہ ایسے معلم کی چاہت رکھتے ہیں۔ جو ان کی جبلتوں ،اکتسانی ضرورتوں ،میلانوں ،صلاحیتوں اورلیاقتوں کو سمجھ سکے۔ پیشہ تدریس کو اختیار کرنا گویا طلبہ کے فروغ اور ترقی کاعہد کرنا ہے۔

ب: ساج کے لئے پابندی عہد۔

اسکول اورساج کے درمیان ایک علامتی رشتہ ہوتا ہے، اسا تذہ کے لیے ضروری ہے کہ وہ ساج کو تعلیم (جوتا عمر جاری رہنے والاعمل ہے۔) کی اہمیت سے کما حقہ واقف کرائے اور افراد کواس تناظر میں ترغیب دلائے اس لحاظ سے معلم اپنے ساج کا یابندی عہد ہوتا ہے۔

ج: پشہ کے لئے یابندی عہد۔

ساج کے ذریعہ معلم کے کا ندھوں پر بید ذمہ داری ڈالی جاتی ہے کہ وہ بچوں کے متعقبل کو تابناک بنائے اور بہترین تعلیم و تربیت کے ذریعہ انھیں بنائے اور سنوارے۔ پابندی عہد اسا تذہ کے لیے ضروری ہوجا تا ہے کہ وہ ایسے تجد دانہ (Innovative) طریقہ تدریس کا استعال کریں کہ طلبا کا اکتسا بی عمل موثر ہوجائے۔ بیاسی وقت ممکن ہے جب اسا تذہ بذات خودا پنے پیشہ کے تیک پابندی عہد کا مظاہرہ کریں اور طلبہ کے اجتماعی اور انفرادی اکتساب کو بہتر بنانے کی کوشش کریں۔

#### پیشہ دارا نہاقد امات میں سربلندی کے لیے یا بندی عہد

ایسے اساتذہ جواپنے پیشہ وارانہ اقدامات میں سربلندی (Excellence) پیدا کرنے کے لیے کوشاں ہوتے ہیں اور جواپنے آپ کو بہتر انسان کے بطور ابھار نے پر توجہ دیتے ہیں بالآخران کے طلبہ ان کے نقشے قدم پر چلنے کی کوشش کرتے ہیں۔ایسے اساتذہ کوان کے طلبہ اور سماج کی جانب سے عزت و احترام کی نگاہ سے دیکھا جاتا ہے اور رفتہ رفتہ وہ سبھی کے لیے مینار ہ نور بن جاتے ہیں۔

#### ذ: بنیادی اقدار کے لیے یابندی عہد

ہر ساج اپنے اساتذہ سے اس بات کی توقع رکھتا ہے کہ وہ اجتاعی معاملات میں، اپنی شخصی اور ذاتی زندگی میں اقدار پر مبنی طرز رسائی (Approach)اختیار کریں، تاکہ مستقبل کی نسلیں انھیں اینے لیے مثالی شخصیات کے طور پر دیکھیں اور رہنمائی حاصل کریں۔

### 5.4 معلم به حثیت معمار قوم: (Teacher as a Nation Builder)

تدریس ہی وہ مقدس پیشہ ہے جوانسان سازی اور کر دارسازی کے لیے وقف ہے۔ معلم وہ پیشہ ور ہے جواپنے ذاتی حالات وتجربات چاہے وہ کتنے ہی نا گفتہ بہ کیوں نہ ہوں سے او پراٹھ کر طلبا کی شخصیت سازی کویقینی بنائے۔اخلاقیات ،ایمانداری اور عدل وہ اوصاف ہیں جو طلبا معلم سے ہی سکھتے ہیں۔ در اصل اسکول اور معلم ہی کر دارسازی کافریضہ انجام دے سکتے ہیں۔

اسا تذہ نے اپنی مستقل مزاجی محبت اور قربانی کے ذریعے ہمارے قطیم رہنماؤں کو ایساراستہ دکھایا جن پرچل کرانہوں نے اس ملک کی تعمیر کی ۔ اس طرح مستقبل میں بھی ملک کوتر تی کی راہوں پرگامزن کرنے کے لئے اسا تذہ کا غیر معمولی کر دارر ہےگا ۔ ایک تعلیم یافتہ ، روثن خیال ، اور ترقی یافتہ ساج کے طور پر اپنے آپ کو ابھارنا ہے تو اسا تذہ کی قدر کرنی ہوگی ۔ کمرہ جماعت کے باہر بھی اسا تذہ کا غیر معمولی کر دار ہوتا ہے ۔ جس کوساجی کر دار کہا جا سکتا ہے ۔ اس کے تحت انہیں اپنے طلبا کوساجی مسائل سے تین حساس بناتے ہوئے ساج کی تشکیل و ترقی میں فعال کر دار ادادا کرنے کے لیے تیار کرنا ہوگا ۔ تدریس کے ساتھ معلم کے دیگر کر داروں میں حوالہ جاتی یا توسطی کر دار (Reference Role ) جا سوسی کر دار (Detective Role ) اور سر پرستانہ کر دار (Parental Role ) اور سر پرستانہ کر دار (Parental Role ) جا سوسی کر دار (Parental Role ) ہو تھانا بھی شامل ہے ۔

ا کثریہ بات دیکھی گئی ہے کہ طلبا اپنے معلم کے آ داب، انداز گفتگو، رسوم ورواج غرض ایک ایک ادا کومسوں یا غیرمحسوں طریقے سے اپنی زندگی میں برتنے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ طلبا کی فکر وخیالات بھی معلم سے متاثر ہوتے ہیں۔ ایک مقبول معلم کی شخصیت طلبا کے لیے نمونہ ہوتی ہے۔ بچا پنے زمانہ طالب علمی میں ہی غیر محسوں طریقے سے اپنی زندگی کا نصب العین ، مقاصد اور مستقبل کے منصوبے وغیرہ کا تعین کرنے میں اپنے اساتذہ کی فکر و خیالات سے مستفید ہوتے ہیں اور اکثر ان موضوعات بران سے تبادلہ خیال کر کے رہنمائی حاصل کرتے ہیں۔

یمی وجہ ہے کہ دیگر کسی پیشے سے متعلق لوگ برعمل (Corrupt) ہوجا کیں تو شاید ملک وساج کے لیے اتنا نقصان دہ ثابت نہ ہوں جتنا کہ برعملی کا مجملہ کا مجہ ہے کہ دیگر کسی پیشے سے متعلق لوگ برعمل (Corrupt) ہوجا کیں تو شاید ملک ہے۔ بالفاظ دیگر ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ اگر معلم ایکا رمعلم کے بال کہ برائی کے بیٹ کے ب

# Teacher as a Creator and Facilitator of knowledge) معلم به حیثیت خالق اور تسهیل کارعلم

زماند ماضی میں معلم کی اہم ذمد داریوں میں طلبا کو علم فراہم کرنے کا عمل شال تھا۔ دور حاضر میں لقیم بیت (Constructivism) کے نظر ہے کی مقبولیت نے ذکورہ تصور پرکاری ضرب لگائی ہے۔ اب یہ بات فرصودہ ہوگئی ہے کہ معلم علم ویتا ہے اور طلبا علم حاصل کرتے ہیں اب نظریہ تعیم بیت کے مطابق معلم طلبا کے حصول علم کے لئے خوشگوار ماحول تیار کرتا ہے۔ اور سیھنے کے لیے در کارتمام ضروری مواد فراہم کرکے کم و جماعت میں ایس سرگرمیوں کا انعقاد کرتا ہے کہ طلبا ان سے تعال کر کے سیھ جا نمیں۔ اس لحاظ ہے معلم کی حیثیت روایتی پڑھانے والے کی ندر ہتے ہوئے تسہیل کار (Facilitator) کی بن گئ ہے۔ معلم کے ذریعے تیار کردہ سیھنے کی صورت حال (Learning Situation) سے تعال کر کے ہرطالب علم اپنی سابقہ معلومات کی بنا پر نے علم کی تشکیل ہے۔ معلم کے ذریعے تیار کردہ سیھنے کی صورت حال (Active Role) سے تعالی کر کے ہرطالب علم اپنی سابقہ معلومات کی بنا پر نے علم کی تشکیل خود کرتا ہے۔ اور یہ سب کر نے ہیں ہو یا تا ہے جب وہ ازخود فعال کر دار (Active Role) ادا کرے۔ ایک معلم اپنی کمرہ جماعت میں طلب کے سامنے جن علمی سرگرمیوں کا انعقاد کرتا ہے اس میں کوئی شک نہیں کہ اس کی تیاری کے لیے اسے نصابی کتب، حوالہ جاتی کہ برسائل اور دیگر ذرائع جیسے کی گڑی نظر اور آن لائن ریسور سیز سے بھر پوراستفادہ کرتا ہے اس کی تیاری کے لیے اسے نصابی کتب ہو سابقہ تجو بات اور طلبا کی اکتبابی ضروریات کو سامنے رکھتے ہوئے انہیں ایک رت جو کے خالق دیے کہ کوشش کرتا ہے۔ اس طرح وہ گویا علم کی تخلیق بھی کا سابقہ تجو بات اور طلبا کی اکتبابی ضروریات کو سامنے رکھتے ہوئے انہوں (Constructive) بھی ہوئی ہے۔ اپنے ذبن کو ہرطرح کے تعقبات سے پاک رکھتے ہوئے ایک شیات کو نے موالہ می نشان کی صورت ہوئی ہوئی ہے۔ اپنے ذبن کو ہرطرح کے تعقبات سے پاک رکھتے ہوئے ایک شیت محت کرتی ہوئی ہے۔ اپنے ذبن کو ہرطرح کے تعقبات سے پاک رکھتے ہوئے ایک شیت کرتی ہوئی ہے۔ اپنے ذبن کو ہرطرح کے تعقبات سے پاک رکھتے ہوئے ایک شیت کرتی ہوئی ہے۔ اپنے ذبن کو ہرطرح کے تعقبات سے پاک رکھتے ہوئے ایک شیت کرتے ہوئی ہے۔ اپنے ذبن کو ہرطرح کے تعقبات سے پاک رکھتے ہوئے ایک ہوئی ہوئی ہے۔ اپنے ذبن کو ہرطرح کے تعقبات سے پاک رکھتے ہوئے ایک میں کو میں کو بیا کہ کو کھتوں کی کے کرمیوں کو ان کو کرتا ہے اس کر کے لئیک کی کو کرتا ہے اس کو کی کے کہ کو کو کی کرتا ہے ان کو کرتا

# orofessional Ethics of a Teacher) : معلم کی پیشه ورانه اخلاقیات: (Professional Ethics of a Teacher)

.2

آپ نے دیکھا ہوگا کہ اعلی تعلیمی اداروں (Higher Educational Institutes) بالخصوص جامعات (Universities) میں جلسے تقسیم اسناد کے موقع پر ڈگری حاصل کرنے والے طلبا و طالبات کو بالعموم ایک حلف دلا یا جاتا ہے کہ وہ اپنے آپ کو ڈگری کا اہل ثابت کرنے کی کوشش کریں گے اور اسناد کے موقع پر ڈگری وارانہ تعلیمی ادارے جلیے میڈیلی کو اور اپنے قول و فعل سے اپنی ڈگری اور اپنے ادارے کی نیک نامی پر حرف نہیں آنے دیں گے۔ حلف لینے کی اس رسم کی بعض پیشے ورانہ تعلیمی ادارے جلیے میڈیلی کو پیشے اور بالخصوص اپنے ٹارگٹ گروپ جیسے لا (Law) وغیرہ کا کجوں میں ایک خاص اہمیت مجھی جاتی ہے۔ اور اس موقع پر کا میاب ہونے والے طلبا سے اپنے پیشے اور بالخصوص اپنے ٹارگٹ گروپ جیسے مریض موکلین (Clients) کے تیکن یابندی عہد (Commitment) کا ایک عہد لیا جاتا ہے۔

تدریس بھی ایک مقدس اور عظیم پیشہ ہے۔ نئی نسلوں کی سیحے تعلیم وتر بیت کے ذریعے انہیں مستقبل کے بہترین شہری کے طور پر تیار کرنے کی اہم ذمہ داری اس پیشے کوسونچی گئی ہے۔ اس لیے معلم کا اپنے پیشے اور طلبا کے تیکن پابندعہد ہونا اپنی معنویت رکھتا ہے محض رسی طور پر حلف لینا ہی کافی نہیں ہے بلکہ بہ حیثیت معلم اپنے پیشے کی اخلاقیات کواپنے شمیر کا جزبنانے کی ضرورت ہے۔ معلمین کواپنے آپ سے بیعہد کرنا ہوگا کہ۔۔۔

- 1. اینے بیشے کے تین ہمیشہ دیانت دارانہ رو بیاختیار کریں گے اور بھی بھی اپنے طلبااور دیگر متعلقین کاکسی طرح سے استحصال نہیں کریں گے۔
- ساج کاارتقااور فلاح و بہبود کے لیے بالعموم اور طلبا کی ہمہ جہت ترقی کے لیے بالخصوص اپنے آپ کو وقف کریں گے۔اوراس بات کی مخلصانہ کوشش کریں گے کہذاتی مسائل مختلف افراد و تنظیموں کی ہے جا تقیدیا خوش آمد پرستانہ رویہ سے متاثر ہوئے بغیرتمام طلبا کے ساتھ مساویا نہ طور پر منصفانہ رویہ کا مظاہرہ کریں گے اور ان کی ہمہ جہت ترقی کے اس عظیم مشن میں بھی بھی اپنے ذاتی مفادات یا شخصی پیندونا پیند کو حائل نہیں ہونے دیں گے۔اوراییا کرتے ہوئے ملک وساج سے ذاتی ترقی اور اعزازات کی توقع بھی نہیں رکھیں گے۔

# (Teacher and Future Society): معلم اور مستقبل کاساج: (Teacher and Future Society)

ہر ملک اور ساج کے اپنے اقد اراوراصول ہوتے ہیں۔ چند بنیادی باتوں کوچھوڑ کروقت وحالات کے لحاظ سے اکثر چیزیں بدلتی رہتی ہیں۔ دورحاظر میں ایک Vision اور ایک Mission کے تحت بچوں کوزیورعلم سے آ راستہ کر کے ایک درخشاں مستقبل کے لیے تیار کرنے کی ذمہ داری اسکول اور معلم کوسونپی جاتی ہے۔ اس ضمن میں کوٹھاری ایجوکیشن کمیشن کی رپورٹ میں ایک بڑامعنی خیز جملہ ماتا ہے۔

"The Destiny of India is now being shaped in her class room"

"ہندوستان کی تقدیراب اس کے کمرہ جماعت میں تشکیل دی جارہی ہے"

ظاہر ہے کہ اس جملے میں بڑی بنیادی اورا ہم بات کی گئی ہے۔ سائنس اور ٹلنالو جی کے میدان میں غیر معمولی ترقی اورا نظر نیٹ اورا سے بیا ۔ ان تمام چیزوں کے با مقدار اور معیار نے ہمار سے تعلیمی نظام کو بڑی حد تک متاثر کیا ہے۔ آج انتہائی کا رآ مد چیزیں بڑی آسانی کے ساتھ طلبا کو دستیاب ہیں۔ ان تمام چیزوں کے با وجود معلم کے کردار کی معنویت میں کوئی کی نہیں آئی ہے۔ بلکہ غور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ اس کر دار میں وقت کے ساتھ ساتھ وسعت پیدا ہوتی جارہی ہے۔ جدید وسائل کے معنرت رسال پہلوؤں سے گریز کرتے ہوئے ان کے مفید پہلوؤں سے خاطر خواہ استفادہ کروانا معلم کی ذمہ داریوں میں ایک نیااضافہ ہے۔ ساجی مسائل جیسے بے ایمانی، رشوت خوری، عورتوں اور بچوں پر مظالم، جیز کی لعنت، عدم تخل اور عدم رواداری جیسی چیزوں سے پاک سائنسی مزاج، سیکولر ازم اورانسانی اقدار پر بین ساج کی تشکیل جو ترتی کی نئی مزلوں کی طرف بھی روال دوال رہو وقت کی ضرورت ہے۔ اور مستقبل کے اس ساج کی تشکیل وقتیر اسکول اور معلم کی ذمہ داری ہے۔ مستقبل کے زندگی میں کا میاب اسکول اور معلم کی ذمہ داری ہے۔ مستقبل کی زندگی میں کا میاب ہو سیکس ایک ایسافر بھنہ ہے جس کو پوراکر نے کے لیے معلم کا وسیع النظر اور دوراند کیش ہونا ضروری ہے۔

مستقبل کے ماج کی تشکیل و تعمیر کے لیے معلم میں درج ذیل صفات کا ہونا ضروری ہے۔

- 1. تعلیم وتربیت کے ذریعہ بہترین ساج کی تعمیر وتشکیل میں یقین
  - .2 اینے بیشے، طلبااور ساج اور شخصی ارتقا کے تیک یابندی عہد
    - 3. ایمانداری اور محنت کا جذبه
    - 4. طلبا کی ہمہ جہت ترقی کے لئے منظم منصوبہ بندی
    - 5. جوش وخروش کے ساتھ اپنے منصوبہ برعمل آوری
      - قا كدانه صلاحيت اوراج هي ترسيل كي مهارت
        - .7 وسيع القلبي اوروسيع النظري
- .8 ساجی مقاصداور ساجی اقدار سے مکمل آگہی اوران اقدار کواپنے اور طلبا کی زندگی میں عملی طور پر برتنے پر زور
- .9 ماحولیات کے مسائل اور اقد اری بحران سے کماحقہ واقفیت اور بہتری کے لیے گئن کے ساتھ کام کرنے کا جذبہ
- .10 بلالحاظ مذہب وملت،علاقہ وملک،زبان وثقافت،رنگ وُسل اورامیر وغریب سب کوساتھ لے کربہترین ساج کی تغییر وَشکیل کے لئے انتقک اورمسلسل کام کرنے کا جذبہ

### (Point to Remember) يادر کھنے کے نکات (5.8

- 2۔ کامیاب اورموژ معلم کا پیشہ ورانہ استعداد کا اہل اور یابند عہد ہونا ضروری ہے۔
  - 3 معلم كى پيشه ورانه استعداد ميں مندرجه ذيل نكات شامل ہيں۔
- (Command Over the Content Knowledge) نفس مضمون برعبور خود کشت کشیری کشد.
- (Preparation of Teaching Aids and efective Uses) تدرلیمی امدادی آلات کی تیاری اورموثر استعال
  - (Curriculum Transaction) نصاب کامعمله 🖈
- 4۔ نفس مضمون اور موادمضمون پر عبور حاصل کرنے کے کئے درسی کتاب کے بہغور مطالعہ کے ساتھ حوالہ جاتی کتابوں کا مطالعہ، متعلقہ مضامین کے رسائل وجرائد سے استفادہ ہی ڈیز اور ڈی وی ڈیز کے علاوہ کمپیوٹراور انٹرنیٹ جیسے جدید وسائل کا موثر استعال ضروری ہے۔
  - 5۔ تدریسی امدادی آلات کے استعمال ہے معلم اپنی تدرلیں کوآسان، موثر اور دلچیسے بناسکتے ہیں۔
- 6۔ تدریکی امدادی آلات کی تیاری کے وقت اس بات کا خیال رکھا جائے کہ وہ آسان (simple)، دلچیپ (Interesting)، اور موثر (Effective) ہو۔
  - 7۔ تدریسی امدادی آلات عام طور پر چارتیم کے ہوتے ہیں (Printed)،بھری (Audio Visual)،جمعی وبھری (Audio Visual)
    - 8۔ تعلیمی امدادی آلات کی پانچ خوبیاں ہوتی ہیں۔
      - (Accuracy) جرشگی
      - (Clarity) وضاحت
      - (Durability) پائيداري
      - (Practicability) استعالیت
        - (Lowcost) 🖈

### (Glossary) فرہنگ 5.9

- 1- معلم کی پیشه ورانه استعدادی (Teacher Competencies) ایسی استعداد جومعلم کو پیشه تدریس کے اہل بناتی ہے جیسے نفس مضمون اور مواد مضمون پر عبور، تدریسی امدادی وسائل (Teaching Aids) کی تیاری اور موثر استعال وغیرہ ۔
  - 2۔ معلم کی پابندی عہد (Teachers Commitment) اپنے پیشے، طلبااور ساج کی بہتری کے لیے معلم کا اپنے آپ سے کیا گیا عہداوراس کی پابندی۔

- 3۔ معمارتوم (Nation Builder) ملک وقوم کی تعمیر وتشکیل میں معلم کے غیر معمولی کر دار کے مذظرا سے معمارتو م کہا جاتا ہے۔
  - 4- خالق اورشهيل كارعكم (Creator and Facilitator)

نظریقیمریت (Constructivism) کے مطابق معلم کوعلم فراہم کرنے والی شخصیت کے طور پر نہ د کیھتے ہوئے طلبا کے اکتساب (Learnig) کے مطابق (Facilitator of Knowledge) کہتے درکارخوشگوار ماحول و وسائل اور اکتسابی تجربات کا منظم انعقاد کرنا ہوتا ہے اسی لیے اسے تسہیل کا رعلم (Facilitator of Knowledge) کہتے ہوئے طلبا کی ضروریات کے ہیں۔ چونکہ معلم کتابی علم کو جوں کا توں طلبا کے سامنے پیش نہیں کرتا بلکہ وہ ان نکات میں اپنے تجربات اور سابقہ علم کی آمیزش کرتے ہوئے طلبا کی ضروریات کے مطابق انہیں ترتیب دیتا ہے اس لیے وہ ایک خالق (Creator) کا فریضہ بھی انجام دیتا ہے۔

- ۔ تدریسی امدادی آلات (Teaching Aids) درسی کتاب (Text Book) ہختاف قتم کے چارٹس اور ماڈل وغیرہ اپنے مضمون کے مختلف تصورات کو واضح کرنے میں مدد کرتے ہیں اس لیے انہیں تدریسی امدادی وسائل کہا جاتا ہے۔
- 6۔ نصاب کامعملہ (Curriculum Transaction) نصاب کے نکات کی منصوبہ بندی، پیش کشی اوراس کی تدریس تک کے ممل کومجموعی طور پرنصاب کا معاملہ (Curriculum Transaction) کہا جاتا ہے۔

# Unit End Activities اکائی کے اختتام کی سرگرمیاں 5.10

(الف) معروضي سوالات

1- تدرلس ایک مقدس ------

(a) دھندا (b) پیشہ (c) دولت کمانے کاذرایعہ (d) غلامی

2۔ کسی ملک وساج کے مشتقبل کا دارو مداراصلاً ۔۔۔۔۔۔پرہوتا ہے۔

(a) قدرتی وسائل (b) بیجوں کی صحیح تعلیم وتربیت (d) سائنسی ترتی

3 پیشمدریس کاحق اداکرنے کے لئے معلم کے پاس۔۔۔۔۔اور۔۔۔۔۔ضروری ہیں۔

(a)غیر معمولی ذبانت اور منظم منصوبه مندی (b) پیشه ورانه المکتبیں اور پابندی عهد

(c) افسران کی فرمانبرداری اورساجی خدمت (d) سیاسی اثر ورسوخ اورساجی حیثیت

4۔ معلم کی پیشہ ورانہ اہلیتوں میں نفس مضمون برعبور، تدریسی امدادی آلات کی تیاری واستعال اور۔۔۔۔شامل ہیں۔

(a) ہر پرستوں سے گہرے تعلقات (b) پیشہ ورانہ نظیموں سے تعلق

(c) يرمغزمضامين كي اشاعت (d) نصاب كامعمله

5۔ تدریبی امدادی آلات۔۔۔۔۔قتم کے ہوتے ہیں۔

6(d) 5(c) 3(b) 4(a)

#### (ب) مخضر جوانی سوالات

### (ج) طويل جواني سوالات

# (Suggested Books) سفارش کرده کتابیس (5.11

- Jamal Sajid (2012). Education in Emerging Indian society. Delhi,
- Shipra Mrunalini .T(2015) Philosophical Foundations of Education .Hyderabad, Neel Kamal publications publishers
- Lachanna G et.al(2015)Foundations of Education, Hyderabad Neel kamal publishers
- Ghanta (2004)Foundations of Educations, Hyderabad Neel Kamal
- Vanaja M et.al(2011) value oriented Education, Hyderabad: Neel Kamal
- Value Education Google weblight .com
- Education General Knowledge
- www.gktoday.in>blog>importance
- https://en.m.wikipedia.org wiki valuechildren,deccan Herald
- Brahma Kumar Nikung(2014)august 03,sunday value.education for
- Sanjna vij(2010)december 08, crisis of values \_who is responsible..